
 
1

EVANGELI I FILOSOFIA DEMOCRÀTICA 
 
 

I.- CARACTERÍSTIQUES DE LA DEMOCRÀCIA: TRETS I VALORS   DE 
REFERÈNCIA 

 
 La democràcia és l'organització social que tendeix  a portar al màxim  la consciència  i 
responsabilitat cíviques de cadascú.  

− que cada ciutadà siga guardià de la cosa pública 
− que col·labore efectivament en l'obra comuna 
− que siga conscient que col·labora. 
La democràcia és una cultura que implica una certa concepció de la vida en comú, 

unes relacions humanes estructurades de forma elaborada al llarg de d'una història  i d'una 
educació, i suposa al mateix temps una moral i implica una filosofia de la raó. (la raó  no 
pertany a què sustenta el poder només, sinó que és compartida per tots.) 

La democràcia és una forma d'entendre la vida i l'organització social que possibilita al 
ser humà arribar a ser realment persona1. Més que una qüestió de disposicions institucionals, 
és qüestió de cultura i de forma de vida. 
 Afirma  Gaston Piétri 2 que l'adveniment   de la societat moderna  és inseparable  de 
l'adveniment de la democràcia, i el que caracteritza a ambdós  és l'emergència del subjecte. 
 
 
 Individualisme 
 
 L'individu es convertix, en si mateix, en la primera i determinant  referència. És el pas 
d'una societat  on la primera cosa que compta és el conjunt  a una societat individualista, on la 
primera cosa que compta és l'individu.3 
 L'esperit democràtic  consisteix a deixar l'individu el màxim de capacitat d'opció.4  
 Una perversió d'este tret característic de la democràcia seria l'individualisme 
narcisista, és a dir centrar-se en un mateix  i en la pròpia felicitat en detriment de la 
preocupació i del servici  als altres. Ja Durkheim  afirma que la democràcia ha de fonamentar 
la relació entre l'individu  i la col·lectivitat de manera que els progressos de l'individualisme 
no provoquen la fragmentació del cos social. 
 Responsabilitat de cada  subjecte: la consciència personal és la que impulsa cada 
persona  a ser actora del seu propi esdevindre  i de d'aquells que li rodegen. En este aspecte 
cada ciutadà és  guardià  de la cosa pública i  col·labora efectivament en l'obra comuna. Per 
tant, l'individualisme, lluny de negar la comunitat, la inclou en el seu projecte pel seu sentit 
autèntic d'unes relacions fetes de reciprocitat. 
 Amb la democràcia hem entrat en una “societat contractual” Qui és el primer, 
l'individu o la societat?  L'emergència de l'individu va a la parell amb la idea de creació del 
vincle social.5 
 
 
                                                 
1 Oller , M.Dolores: “Ante una democracia de baja intensidad: la democracia a construir” V Seminario de 
profesionales jóvenes de cristianismo y justicia. 
2 Pietri, Gaston: “El catolicismo desafiado por la democracia” Edit. Sal Terrae, p.9 
3 idem p.11 
4 idem p.11 
5 id.p.13 



 
2

 
 
 L'individualisme  xoca amb el principi de comunitat? Enmmanuel Mounier crea el 
concepte de “personalisme comunitari” per a distingir l'individu de la persona. D'aquesta 
manera res s'oposa a la instauració d'una verdadera democràcia, dissociant-la del seu 
individualisme, per a donar al subjecte-actor el seu autèntic fonament de persona creada per 
Déu a la seua imatge. La persona només viu de la seua relació amb altres persones en un 
intercanvi i una interacció  que són trets constitutius  de la seua vocació. 
 
 Consens 
 
 Però el “pacte social” no acaba de funcionar, perquè no hi ha vincle social sense un 
fons comú a què tots s'adherisquen, encara que siga en diferents graus.  
 L'exercici de la democràcia passa per la busca del compromís, per al que és necessària 
una concepció no dogmàtica de la veritat. 
 El consens  com a lloc admés en el joc democràtic suposa un repte per a l'Església 
catòlica, de cara a l'acceptació lleial de la democràcia. 
  

Societat civil 
 
 Enfront de l'excessiu domini de l'Estat es proposa la promoció de la societat civil per a 
tornar a la democràcia la seua verdadera inspiració. Pierre Ronsanvallon resumix així 
l'objectiu: “permetre que es reconstruïsca una verdadera societat civil en un món esclafat per 
la burocràcia de l'estat i la regla de la mercaderia” 
 Des d'este punt de vista la democràcia  és una pràctica exigent, un aprenentatge  mai 
acabat, on la societat política consistix no sols en l'exercici del poder sinó a tindre en compte 
les aspiracions dels ciutadans. 
  
 Desig  de llibertat 

 
 La llibertada no entesa com a absència d'obstacles  (Hobbes) sinó com el desig de 
controlar el poder que serà exercit sobre els ciutadans i sobre la societat.6 
  

Equitat 
 

 El ciutadà no obeïx una persona en particular, sinó a la llei, i esta és igual per a tots. 
Possibilitat permanent  d'apel·lar tota decisió  estimada injusta.7 Podem deduir que no hi ha 
democràcia  sense el valor de la justícia. 
 
 Dignitat  de tota persona humana 
 Esta dignitat es basa en el reconeixement de l'home com ser raonable. Tot home és un 
fi, no un mig.  És necessari que cada un siga reconegut i reconega a l'altre. La democràcia 
reposa sobre una moral de respecte a la persona. La idea dels drets de l'home enuncia les 
exigències fonamentals d'este reconeixement. El respecte a esta referència és la condició de la 
vitalitat i salut d'una democràcia.8 
                                                 
6 Valadier, Paul: Les valeurs de référence dans l´execice de la démocratie” en “Démocratiser la république” 
1998 
7 id. 
8 id 



 
3

 
 Resolució dels conflictes i les tensions socials 
 
 La democràcia  privilegia l'intercanvi d'arguments, el debat, la discussió i la no-
violència constituïx un valor de referència. Pressuposa que els individus i els grups tenen 
opinions diferents i interessos divergents, però que existix sempre una via per a resoldre els 
conflictes. Els vencedors només ho són relativa i temporalment i tenen l'obligació de 
respectar a la minoria.9 
 
 Estos valors  de referència essencials en l'exercici de la democràcia no pressuposen un 
total acord entre els ciutadans. Evidentment  van units a l'exercici de la raó i al sentit de la 
dignitat de l'home, però no diuen res sobre el destí últim de la humanitat. No es pronuncien 
sobre el sentit de la història, del patiment o de la mort. Callen davant de les veritats últimes, 
per això  són compatibles amb una societat  filosòficament i religiosament pluralista. 
 Aquestos valors constituïxen la base del que Jacques Maritain anomenava el credo 
democràtic, o amb les seues pròpies paraules, “els punts de convergència pràctics constitutius 
de la carta democràtica.”10 
 
 

II.- EVANGELI I FILOSOFIA DEMOCRÀTICA 
 

 El debat sobre si el cristianisme  és la font, o una de les fonts dels valors democràtics 
és infinit i insoluble. 
 Segons Bergson la fraternitat és l'essencial de la democràcia, i d'ací “l'essència  
evangèlica de la democràcia” 
 Enfront de les concepcions de l'Antic Règim, que es recolzava en una diferència de 
naturalesa entre governants i governats, les concepcions democràtiques establixen  que “els 
hòmens  naixen i romanen iguals en drets”11 
 Els cristians, ens podem adherir a este conjunt de valors sense renegar del que som, 
sense pretendre que estos valors ens pertanyen? 
 Com el cristianisme portador  d'estos valors en la seua tradició religiosa no s'han 
trobat  a gust en la seua transcripció política? 
 La justícia, la veritat, l'amor fraternal no són per al cristianisme entitats  teòriques ni 
simples abstraccions de l'esperit. 
 Les arrels del cristianisme  el col·loquen de ple en aquestos valors i al mateix temps li 
porten a exercir un juí crític del propi sistema. 
 La democràcia es convertix en la manera de “amar als altres com a un mateix” 
(Mt.19,19) perquè la verdadera democràcia mai perseguix la llibertat pròpia o del propi grup 
al marge de la llibertat de tots. 
 El missatge evangèlic  allibera a l'esfera política de tota temptativa de sacralització i 
de la imposició heterònoma de la llei. Si hi ha una aportació  del cristianisme a la filosofia 
democràtica, és aquella que deriva d'impulsar a l'home a una llibertat autònoma i responsable, 
a la busca de la justícia i del dret. Esta autonomia de les societats democràtiques les 
predisposa a regir-se segons els valors de la no-violència, del no menyspreu a l'altre, de la 
solidaritat humana. 

 
                                                 
9 id 
10 Maritain, Jacques: “L´home et l´État” Oeuvres completes, volumen IX, p.607. Edit. Saint Paul, 1990 
11 Art. 1r.  de la Declaració dels Drets de l´home i del ciutatà. (26-8-1798) 



 
4

 
 La busca de la veritat en l'orde social i polític s'opera segons estos valors, i no per 

imposició d'una pretesa veritat absoluta i per sempre.12 
 La fe cristiana predisposa a la formació d'actors socials responsables, no sols de 
ciutadans crítics, sinó també d'hòmens i dones capaces d'iniciatives i a assumpció de 
responsabilitats a tots els nivells de la vida social. 
 Des de la perspectiva de la tradició bíblica, la religió educa en la consideració de 
l'altre, de tot ser humà, com valuós i digne en si mateix, pel fet de ser imatge de Déu. 
Enormes impulsos utòpics han travessat  la història occidental basats en esta idea de la radical 
igualtat de tots els sers humans.13 
 Quan el cristianisme educa els seus seguidors a viure  segons l'evangeli, els obri a la 
solidaritat humana més gran, i a fer un treball eminentment polític, perquè forma ciutadans 
responsables i crítics sense els quals la democràcia s'afonaria.14 
 El filòsof J.Habermas, tan poc sospitós de vel·leïtats religioses, afirma que quasi tots 
els grans valors que travessen la cultura occidental tenen les seues arrels en la tradició 
judeocristiana. La religió ha sigut el gran vehicle de l'educació i de la transmissió dels 
principis i valors democràtics.15 
 La tradició judeocristiana, és la gran transmissora  del valor de l'absolut de la persona 
humana, i açò ha sigut assumit  per tota la consciència laica del nostre temps. 

 
 
 

III.- ESGLÉSIA I DEMOCRÀCIA 
 
 3.1. Història de l'Església 
 
 Per què  quan va fer la seua aparició la democràcia no va ser rebuda amb alegria  i 
durant el s. XIX els catòlics es van tirar en braços  dels vells partits monàrquics? Això va 
obrir tal abisme  entre l'Església i el món que encara hui persistixen vells tics contra la 
democràcia. 
 En 1791 el papa Pius VI va condemnar  la Declaració dels Drets de l'Home com 
quelcom “monstruós que, no obstant  per a l'Assemblea pareix derivar de la igualtat i la 
llibertat connaturals a tots els hòmens” 
 En 1864 Pius IX publica el Síl·labus, un dels atacs més grans de l'Església  en la seua 
apreciació de l'esperit laic. L'Església es va enfrontar per primera vegada amb criteri total 
amb la mentalitat contemporània. 
 Tal com naix  de la filosofia de la Il·lustració, la idea democràtica s'acomodarà  amb 
prou facilitat a la versió protestant de  de la fe cristina, en la mesura que esta valora la 
consciència individual en la lliure interpretació de la paraula de Déu a través de la Bíblia.  
 El catolicisme per la seua banda, valora el principi d'autoritat, i en aquell moment  ho 
va fer amb una imbricació tal de lo polític i de lo religiós que va acabar legitimant amb 
legitimació divina a una monarquia absoluta.  Açò va plantejar la qüestió entorn de l'autoritat, 
abans de passar a la qüestió del mode d'exercir la dita autoritat.16 
                                                 
12 Valadier, Paul: id 
13 Mardones, J.M.”¿Adónde va la religión?” Edit. Sal Terrae, p.134 
14 Valadier, Paul: id 
15 Mardones, J.M. : op.cit p.131 
16 Piétri, Gaston: op.cit p.31 



 
5

 En 1942, Jacques Maritain advocava per la democràcia  en nom de la seua fe en el 
Déu de Jesucrist davant d'una barbàrie nazi de què molts catòlics continuaven sent poc 
conscients.17 
 En els Estats Units, Jacques Maritain es va sentir impressionat per l'aliança entre la 
religió i una democràcia que” mai  ha oblidat els seus orígens cristians.” Esta situació nord-
americana incita Jacques Maritain a remuntar-se més enllà de l'enfrontament  que durant més 
d'un segle  ha portat a les democràcies modernes a Europa a renegar de l'Evangeli i al 
cristianisme en nom de la llibertat humana a combatre les aspiracions democràtiques en nom 
de la religió.  

Maritain manté que “la democràcia està lligada al cristianisme i que l'impuls 
democràtic va sorgir en la història humana com una manifestació temporal de la inspiració 
evangèlica.”18 “Esta forma  i este ideal de vida comuna que anomenen democràcia 
procedixen de la inspiració evangèlica, i més encara, no poden susbsitir sense ella”19 

Des d'esta òptica Maritain  considera que la Revolució francesa és la “explosió de 
l'idealisme cristià laïcitzat” 

El filòsof Marcel Gauchet desenvolupava la tesi de l'origen cristià de la societat 
moderna. “L'era de la religió com a estructura ha acabat”. Per tant, el millor és acceptar el seu 
final, si s'entén per religió un conjunt de principis que estructuren des de l'exterior la societat 
mateixa, determinant directament tant les seues institucions com les mentalitats i els costums. 

Des d'este punt de vista, encara quan queden encara un significatiu nombre d'individus 
religiosos, la societat com a tal és atea. Però conclou  que no cal buscar per a esta societat 
moderna una altra matriu que el propi cristianisme. Els cristians  no poden sinó estar atents: 
el cristianisme és la “única religió compatible amb la modernitat per poc que siga capaç 
d'evolucionar i d'adaptar-se.20 

Maritain considera una característica central del règim democràtic el fet que els 
dirigents reben el dret de governar “gràcies al consentiment  o a la voluntat del poble o del 
cos de la comunitat, en el que residix sempre l'autoritat abans de ser depositada en els caps” 

La raó d'este lloc fonamental concedit al poble, i a través d'ell a cada home, és la 
igualtat de tot ant Déu. 

Si les coses són tan simples pel que fa a l'autoritat del poble i  a l'autoritat de Déu, per 
què eixa profunda reticència dels mitjans catòlics a acceptar la democràcia ¿ 

Encara Lleó XIII en l'encíclica Diuturnum de 1881 deplorava el concepte d'autoritat  
que procedix del poble. Esta idea és fruit  nefast dels “nous amos” que són els filòsofs, dels 
que els catòlics han d'apartar-se. L'autoritat dels governants deriva de l'autoritat divina, citant 
Sant Pau “no hi ha autoritat que no provinga de Déu” Frase que va servir durant molt de 
temps per a justificar una autoritat política del tipus monarquia de dret diví. 

No obstant, el papa Lleó XIII, a pesar del seu temor a veure esvair l'autoritat en la 
societat civil, i de rebot en la pròpia Església introduïx matisos importants. La font d'autoritat 
és Déu, però reconeix  una sana llibertat d'apreciació quant a la manera de designar als que 
han de governar la cosa pública. Distinció entre l'origen de l'autoritat i el mode de designació 
dels governants.  

El naixement de la modernitat política s'identifica, per a Alain Touraine, amb este 
canvi radical pel que el poder ser reconeix com un producte de la voluntat humana en compte 
de ser imposat  per una decisió divina, el costum o la naturalesa de les coses” 
  
                                                 
17 Maritain, Jacques: “Christianisme et démocratie” Ed. De la Maison française. 
18 Maritain, Jacques: op.cit. 
19 id 
20 Gauchet, Marcel: “La Scène catholique” Autrment 75 (1985) 



 
6

  
 En 1944 el papa Pius XII s'alegra ” que la forma democràtica de govern aparega com 
un postulat imposat per la pròpia raó”21  “Quan reclamem més democràcia  i millor, esta 
exigència no pot tindre un altre sentit que el de posar al ciutadà més en condicions de tindre 
una opinió pròpia, d'expressar-la i de fer-la realitat d'una manera  que concorde amb el bé 
comú” No es parla únicament de legitimitat, sinó d'existència i, a més, de l'exigència d'una 
democràcia activa. 
 L'adopció  per part de l'ONU, el 10 de desembre de 1948, de la Declaració  universal 
dels drets de l'home va constituir un esdeveniment fonamental per a la democràcia. El papa 
Joan XXIII, en l'encíclica Pacem in terris (1963), va saludar este esdeveniment com un alba 
per a la humanitat. 
 Pau VI en la Huitantena Adveniens (1971) advocava per “una democràcia moderna 
capaç d'associar concretament als hòmens i a les dones d'este temps a les decisions que 
concernixen  a la vida en comú” 
 Joan Pau II afirma en la Centesimus annus (1991): “l'Església aprecia el sistema de 
la democràcia en la mesura que assegura la participació dels  ciutadans en les opcions 
polítiques i garantix als governats la possibilitat de triar i controlar els seus propis governants, 
o bé la de substituir-los oportunament de manera pacífica”  
 El propi Joan Pau II va afirmar que el lema  de la revolució (Llibertat, Igualtat, 
Fraternitat) representa l'expressió d'uns valors cristians i que els que van encunyar este lema 
volien actuar a favor de l'home. 
 Esta pinzellada històrica resumix una batalla absurda i mal plantejada que va 
incapacitar a l'Església per a “llegir els signes dels temps” i li va fer oposar-se a les 
democràcies naixents: l'oposició entre els drets de l'home i els drets de Déu. 
 Però no hi ha tal oposició entre els drets de Déu i els drets de l'home, ja  que un dels 
fonaments teològics de la democràcia  és que per voluntat del mateix Déu revelat en Jesús, 
els drets de Déu són precisament els drets de l'home. I no altres. Voler respectar “altres drets 
de Déu, diferents d'altres drets de l'home pot ser només una manera de buscar-se poder, per 
part dels qui es creuen “representants de Déu”22 

Per fi l'Església catòlica, lluny de considerar que la democràcia competix amb els 
drets de Déu en la seua autoritat sobirana, descobrix, en definitiva, en el dret de l'home a triar 
i a fer realitat un model, el verdader compliment dels designis de Déu.23 

Si la democràcia i l'Església pareixen per fi portar-se bé, ha sigut  perquè tant l'una 
com l'altra s'han vist sacsades per eixe fenomen nou en la història  que ha sigut el 
totalitarisme. 

Les democràcies modernes han nascut  del rebuig a l'arbitrarietat, al poder despòtic, a 
la dependència dels capritxos dels poderosos. Hi ha en el seu origen una desconfiança cap al 
poder de l'home sobre l'home, una temptativa de limitar-ho el més possible. 

Després que els sistemes totalitaris han revelat la seua innata perversitat, s'ha imposat 
a gran part del món la convicció que la democràcia continua sent el mode de govern més 
segur, el que presenta, respecte de les expectatives més elementals de la humanitat, les 
millors garanties contra el despotisme i l'opressió.24 

 
 

                                                 
21 Piètri, Gaston: op.cit. p.21 
22 González Faus, J.I.: “Epílogo, democracia como eucaristía” en  Ante una democracia de baja intensidad, 
1989. 
23 Piètri, Gaston: op.cit. p.37 
24 id p.41 



 
7

 
Així, dons,  cal constatar que sense el factor cristià no pot explicar-se la tradició 

democràtica nord-americana, ni la reconstrucció d'Europa després de la II Guerra Mundial 
sobre els pilars de la democràcia (Schumann, Adenauer, De Gasperi, i la participació activa 
de Jacques Maritain en la Declaració dels Drets Humans. 

 
 
3.2. Església i Democràcia en un nou temps 
 
La democràcia s'associa amb els drets humans, i ningú podrà ja desfer este vincle. 

L'Església catòlica va prendre nota d'això i va proclamar  en el Vaticà II, el principi de la 
llibertat religiosa. Però la llibertat  és indivisible, i el que és vàlid per a la llibertat religiosa ho 
és també per a totes les llibertats democràtiques. 

Per tant, el cristianisme entra en l'esfera pública no sols per a protegir la seua pròpia 
llibertat de religió, sinó totes les llibertats i drets moderns, i el mateix dret d'una societat civil 
democràtica, i en conseqüència l'Església ha deixat de ser una institució obligatòria i s'ha 
convertit en una institució religiosa lliure de la societat civil. 

Açò no significa que l'Església ja no vaja a exercir un paper públic, sinó que l'Església 
ja no serà l'estat, o la societat política, sinó una societat més dins de la societat civil. Ja no té 
poder per a regular la moralitat pública de tots els ciutadans, i ni tan sols està clar que puga 
controlar la moralitat privada dels mateixos fidels catòlics. 

Ja no és possible per a l'Església “reconquistar” la societat civil refrenant la 
secularització i la pròpia laïcitat, pressionant directament sobre la legislació per a ajustar-la 
de pressa i bé  a les normes del magisteri eclesial. La democràcia no pot acomodar-se a este 
tipus d'actitud, ni tampoc la credibilitat de l'Església. 

No es tracta de negar a l'Església, com a altres instàncies socials, el dret a criticar 
processos sociopolítics. En bona part de les seues intervencions es detecta una actitud 
dogmàtica i intolerant, que es deriva de la convicció de creures administradora  i en monopoli 
d'una Veritat i d'una salvació que els altres desconeixen i necessiten. 

En algunes ocasions, quan l'Església entra en els debats públics és molt ineficaç, 
perquè no ha sigut capaç d'emmarcar el seu discurs de manera que no fóra titlat de crítica 
conservadora i partidista o de crítica tradicionalista de la moderna cultura secular. Siga  per 
les raons que siga, les intervencions públiques de l'Església no han promogut cap seriós debat 
públic sobre el significat i la naturalesa de la moralitat privada i pública en les societats 
modernes.25 

En què  han pogut xocar i poden encara molestar al cristianisme, i més concretament 
als catòlics, estes perspectives democràtiques? 

Són massa les ocasions  en què la jerarquia eclesiàstica apareix recelant de la societat 
democràtica pluralista i secular i condemnant aquelles normes i conductes que s'emparen en 
la legalitat democràtica i que no s'ajusten a les directrius morals del magisteri de l'Església. 

El mateix Gaston Piétri respon: “només és possible  respondre a estes qüestions 
invocant el necessari discerniment a què està cridà l'Església en cada moment de la seua 
història. Es tracta de fer una selecció entre els aspectes permanents del missatge i els aspectes 
contingents, forçosament tributaris de les evolucions històriques”26 

 
 

                                                 
25 Casanova, José: “Dimensiones públicas de la religión en las modernas sociedades occidentales” En Iglesia 
Viva nº 178-179, 1995, p.409 
26 Piétri, Gaston: op.cit p.19 



 
8

 
 
És necessària la Inculturació, no sols respecte de les tradicions culturals històriques i 

geogràfiques, sinó també respecte dels canvis culturals en els països d'antiga tradició 
cristiana. L'Església havia conegut societats estables, i tal estabilitat li pareixia la imatge 
mateixa de la immutabilitat del Déu etern. 

L'Església ha de deixar-se interpel·lar per la cultura democràtica i percebre en quines 
condicions esta cultura democràtica pot col·laborar a una renovació evangèlica dels seus 
modes d'organització eclesial. 

La democràcia continua plantejant a l'Església molts problemes. Alguns  són 
continuació dels conflictes inicials, perquè la memòria col·lectiva està finalment més viva del 
que pareix. Altres problemes són en part nous, en un món en què els canvis experimenten 
acceleracions imprevisibles i a vegades desconcertants. 

El fonamentalisme catòlic no té el menor dubte a apuntar al laïcisme sorgit de la 
Il·lustració com una de les forces del mal que estan determinant a Europa i arrossegant-la al 
paganisme. El fonamentalisme catòlic qüestiona la possibilitat  d'una verdadera ètica 
autònoma, és a dir, una ètica basada en la raó i la llibertat. Es nega la possibilitat d'una ètica 
civil i política que s'allunye dels postulats  de la doctrina moral del Magisteri de l'Església. En 
nom d'una moral de màxims es deslegitima una ètica de mínims. 

Des de la institució eclesial es reacciona defensivament. Enfront  del que advertix com 
a pèrdua de control, com a lleugeresa en les interpretacions doctrinals, com a risc d'un   
pluralisme amenaçador de la seua coherència, la institució reacciona amb un reforçament  
dels controls doctrinals, amb una crida a la cohesió institucional, amb un tancament de files 
cap a dins, i atacs cap a la modernitat, amb una actitud de reconquista, intentant imposar 
comportaments  morals  a la societat pluralista i democràtica. 

Si fóra de la Veritat no hi ha llibertat, s'imposa una actitud bel·ligerant contra totes 
aquelles formes de pensar o d'actuar que no s'ajusten a la dita Veritat. 

La mobilització neointegrista voldria establir la situació anterior de predomini de la 
religió sobre la moral social. Des de la jerarquia se sent la temptació contínua de pensar en si 
mateixa  com l'expenedora de valors i de normativitat social. Fora  de l'Església, de la religió, 
no es generaria verdadera moralitat. 

Esta concepció que porta al monopoli religiós de la moral i encara de l'ètica civil 
reproduïx novament la confrontació religió/democràcia.27 

Un sistema de dogmes pot ser una bona arca per a mantindre's a sure i salvar-se del 
diluvi de “la modernitat” i de la història. Però l'Església es tancarà  més sobre si mateixa i 
serà més propícia al fonamentalisme si no intenta llegir “els signes dels temps” 

El gran repte de l'Església actual és la credibilitat. Si es vols ser fidel al lema “la 
Veritat vos farà lliures”, cal estar disposats a deixar-se alliberar inclús de la mania poc 
evangèlica de pensar que només nosaltres posseïm “la Veritat”. 

 En una societat pluralista, apostar per la veritat, la llibertat i el bé, passa pel respecte  
a la veritat, llibertat i forma d'entendre el bé que tenen els altres. 

Enfront de l'ortodòxia opressiva i fanàtica i al replegament i atrinxerament defensius, 
el pluralisme exigix una actitud de diàleg, de negociació i de tolerància per a poder viure i 
compartir  les pròpies conviccions i les dels altres.28 

No és un Déu útil, un Déu-refugi,  sinó un Déu  a l'altura de les més nobles 
aspiracions de l'home el que els cristians han de proposar al seu lliure i gratuït reconeixement. 
En tot cas, és l'única via adequada per a l'anunci de l'Evangeli en una societat democràtica.  
                                                 
27 Mardones, J.M.: op.cit p.98 
28 Velasco, Demetrio: “Iglesia y Democracia” en Iglesia Viva nº 178-179, 1995, p.316 



 
9

  
 

IV.- CRISTIANISME I VIRTUTS  PÚBLIQUES DE LA CIUTADANIA 
DEMOCRÀTICA29 

 
 
 4.1. Ètica civil 
 
 L'ètica de la ciutadania democràtica ressalta com hem vist dos característiques: 
l'afirmació de la individualitat i la distinció entre el que es  públic i el que es privat.   
 L'afirmació de la individualitat es concreta en la defensa de la independència i 
separabilitat dels individus, mereixedors de respecte com a subjectes de drets inalienables. 
Adquirix importància des d'este aspecte l'autonomia personal, des de la que cada un ha de  
poder decidir i realitzar amb llibertat els plans de vida que jutge convenients, la qual cosa 
suposa l'assumpció del pluralisme social 
 Quant al públic i allò que s'ha privat no han de ser excloents, ja que el públic servix 
per a protegir  la busca dels interessos particulars. 
 L'ètica civil és estrictament  l'ètica de la ciutadania  democràtica, l'ètica compartida 
necessàriament per tots i d'acord amb la nostra condició de ciutadans, mentres que l'ètica de 
màxims són les expressions plurals i opcionals  que en la nostra condició d'individus 
autònoms triem amb llibertat. 
 L'ètica civil guia la convivència de les llibertats, mentres que les ètiques de màxims 
guien els nostres projectes d'autorealització, i han de ser respectades tant per les institucions 
com pels que no les compartixen. 
 L'ètica civil és, dons, una ètica de “mínims” de convivència, però no esgota com a tal 
la referència a la moralitat. Junt amb el que considerem obligatori per a tots els ciutadans, 
està el que considerem apropiat per a la nostra vida aconseguida com a persones concretes 
que som. Ací entra en joc  les propostes d'ètiques de màxims per a aconseguir una vida ple i 
feliç.   És evident que esta ètica de màxims no pot contradir no pot contradir les exigències de 
la justícia procedimental i social de l'ètica civil. Poden dinamitzar la vida pública?, o han de 
mantindre's en l'esfera privada? 
 
 
 
 4.2. Virtuts públiques i virtuts cristianes 
 
 Les virtuts públiques són hàbits rellevants dels ciutadans que refermen els valors que 
sostenen la ciutadania democràtica i els principis de justícia: solidaritat, tolerància, justícia, 
capacitat de diàleg, raonabilitat, responsabilitat social.  

La resta  de virtuts són virtuts privades? El mateix Xabier Etxeberria  considera que es 
tracta més prompte de virtuts directament dirigides a la perfecció de les persones i que les fan 
millors ciutadans. Pensem en virtuts com la sinceritat, la gratitud, la perseverança, la 
fortalesa, la misericòrdia, la humilitat, la caritat. Per a la moral cristiana l'amor és la 
referència suprema, la qual cosa potència i autentifica les altres virtuts que, en el fons vénen a 
ser  desenvolupaments parcials de l'amor. 

Viscudes adequadament ens fan millors ciutadans, més compromesos amb la llibertat i 
la igualtat de tots, i en eixe sentit són també virtuts socials. 
                                                 
29 Etxebarria, Xavier: en Iglesia viva nº 202, any 2000, p.61 i ss. 



 
10

Açò vol dir  que la distinció entre virtuts privades i virtuts públiques no és nítida. 
Caldria parlar de virtuts públiques que al mateix temps contribuïxen  a la perfecció de la 
convivència ciutadana. Parlar de virtuts cristianes no significa defendre que siguen  
exclusivament cristianes, sinó que són rellevants en el conjunt  de l'experiència i de la 
tradició cristiana. 

En quina mesura la proposta  o els valors de la moral cristiana, pot connectarse amb 
l'ètica de la ciutadania i les virtuts públiques? 

Cal esperar al Vaticà II perquè es reconega la llibertat religiosa, i en el magisteri 
eclesiàstic encara continua havent-hi una forta resistència a anar al fons de la qüestió, la 
relació entre veritat i llibertat, per a acceptar que en la normativitat social el primat no està en 
la veritat (definida per qui?), sinó en la llibertat, des de la que es té dret a l'error. 

El catolicisme  ha d'assumir  que és una proposta opcional en una societat plural sense 
intentar imposicions ara més subtils  per la carència de poder, i tornant a les seues arrels, 
reprendre a fons una inspiració evangèlica per a la tolerància, a partir de la centralitat de 
l'amor. Amb la democràcia han acabat els temps  de la imposició religiosa. 
 Cal reconéixer que amb molta freqüència el cristianisme dominant s'ha centrat en la 
moral de la culpabilitat i del no, i que si vol aportar a la societat una moral  de virtuts que ens 
perfeccione com a persones i com a ciutadans haurà d'afrontar la moral del sí i de la 
creativitat lliure. 

La imatge  d'una ètica civil pública i unes ètiques de màxims privades que caminen en 
paral·lel des d'orígens diferents és incorrecta. Açò suposa que la tradició cristiana ha aportat i 
ha de continuar aportant continguts a l'ètica civil. Ara bé, no de qualsevol manera: el que 
passa a formar part de l'ètica civil s'assumix des de la laïcitat. No hi ha virtuts públiques 
cristianes sinó virtuts públiques laiques que, entre altres tradicions, tenen arrels en la tradició 
cultural cristiana. Des d'este punt de vista el cristianisme no és pura i estricta qüestió de 
privacitat, sinó que pot intervindre en la configuració del subjecte cívic. 

Cal reconéixer que hi ha poca confluència en el diàleg entre cristians i els que no es 
reconeixen com a tals. La reflexió laica tendeix a ignorar les arrels i aportacions de  la cultura 
cristiana, i la reflexió cristiana tendeix a no eixir del seu gueto. Però el remei no està a 
atrinxerar-se sinó a cultivar una fe intensament oberta per coherència amb el que suposa la 
centralitat de l'amor i perquè es farà així més fecund el mode d'aportació cristiana a la 
ciutadania. 

La contribució del cristianisme a la ciutadania democràtica reclama de la comunitat 
política una concepció de laïcitat oberta.  

 
4.3. L'abast públic d'algunes virtuts cristianes 
 
La virtut de la justícia és la referència absoluta de les  virtuts de ciutadania, i l'amor ho 

és de les virtuts cristianes. 
La noció de justícia procedix  de l´escolàstica. La solidaritat i la fraternitat  són 

conceptes eticopolítics procedents del tradició  judeocristiana. 
 En paraules  de Ricoeur, “no pot adduir-se la caritat per a ignorar la justícia, però pot 

adduir-se l'amor com a poètica de la justícia.” Esta complementació de la justícia la pot fer 
l'amor animant virtuts més específiques que naixen d'ell, com la compassió, la misericòrdia, 
la mansuetud, la solidaritat que és ja una virtut consagrada com a virtut pública. 

 
 
 
 
 



 
11

V.-  REPENSAR LA DEMOCRÀCIA DES DEL CRISTIANISME 
 

És evident  que la democràcia no pot quedar reduïda a la creació i funcionament de les 
institucions públiques. És precís recuperar l'ètica democràtica i açò afecta  tant els ciutadans 
individualment considerats com als diferents col·lectius  que integren la societat civil, inclosa 
l'Església i els cristians. 

En este sentit urgix introduir en la societat criteris morals perquè no es moga només  
per criteris particularistes, sinó que tinga en compte  la solidaritat, la justícia i l'acceptació de 
la diversitat, és a dir, criteris en definitiva socials. 

En conseqüència  la democràcia ha de ser un instrument  al servici de finalitats 
col·lectives. El fonament de la democràcia  és la persona humana en la seua dimensió 
comunitària. L'home és conscient que el seu destí  està lligat als altres, “al bé comú”. No pot 
haver-hi ben individual sense bé col·lectiu. Este “ben comú “ ha d'incorporar elements de 
gratuïtat, per això és qüestionable que es puga vertebrar a partir de l'exclusiu “interés privat”. 

És precís, dons superar el marc teòric vigent basat en l'individualisme modern i 
incapaç de configurar la realitat social des del reconeixement de tots. Per tant, si es vol 
aconseguir una existència verdaderament humana és necessari repensar la societat des de la 
cooperació i no des de la competència. 

Repensar la democràcia en este moment històric és fer-ho des del pluralisme que té 
dos vessants: la pluralitat d'actors que han de concórrer a la governabilitat mundial i que 
trenquen el marc estatal, i la pluralitat de cultures que ens exigix viure la llibertat al servici de 
la inclusió social i la igualtat al servici de la diferència.30 

Urgix pensar i tindre l'atreviment de proposar un nou model de solidaritat que passe  
per una revisió  a fons del model de desenvolupament i estil de vida actuals. 

Urgix pensar en una democràcia participativa que vertebre el teixit social i trenque el 
corporativisme, recuperant la societat civil, en el sentit de tornar la veu als agents socials. 

La democràcia necessita ciutadans disposats a jutjar les institucions i les seues 
pràctiques i a considerar-les bones només si afavorixen el desenvolupament de la seua 
autonomia, de la seua capacitat d'arribar a ser persones. Cal educar i formar en un esperit 
crític i en el discerniment, a fi d'enfortir la consciència de llibertat i autonomia individual  
davant dels estímuls que ens rodegen. En definitiva, recuperar el paper de la cultura com a 
instrument de canvi i transformació. 

Les nostres democràcies necessiten hòmens i dones convençuts  d'estos valors 
fonamentals, i les Esglésies haurien de jugar un paper de fundació simbòlica d'estes 
democràcies en el nou mil·lenni, no pretenent dictar als ciutadans i als poders públics les 
accions a realitzar, sinó just al costat dels hòmens creients i no creients en el servici a l'home. 
(Paul Ricoeur). Les diferents esglésies haurien de jugar un paper important com a promotores 
de solidaritat i d'espais on es viu la gratuïtat. 

D'aquesta manera, les esglésies serien  al mateix temps fidels al missatge evangèlic 
que col·loca l'home  davant de la grandesa divina de la seua tasca  humana, i a la democràcia 
que té necessitat ciutadans actius, crítics, buscadors del bé de tots i conscients del nostre destí 
comú. La fe cristiana ens pot ajudar a estar vigilants perquè els valors democràtics no es 
debiliten. La democràcia és una obra quotidiana i permanent.31 

La democràcia que tenim no pot funcionar com suprem tranquil·litzador de 
consciències, sinó com motivador cap a una meta que potser serà inaccessible històricament, 
però cap a la qual és possible que la història  vaja acostant-se cada vegada més. 
                                                 
30 Oller i Sala, Dolors: “Un futuro para la democracia” 
31 Valadier, Paul: op.cit 



 
12

Quin cristianisme  és el que cap en estes circumstàncies històriques? Com parlar  de 
Déu  al no creient, a l'home sense religió? 

La tradició cristiana  ha d'actuar com a factor exigent  de la ciutadania democràtica.  
És necessari un cristianisme  més sensible a la història concreta dels hòmens, un 

cristianisme solidari amb l'home i amb el cosmos.  
La religió com a oferta de salvació, col·loca la felicitat no en la satisfacció material, 

sinó en la col·laboració personal  i suposa una crida a la  responsabilitat personal. La tradició 
bíblica  concep la persona com ser lliure i per això educa en la responsabilitat de l'home amb 
els altres. La religió educa en l'orientació cap al màs, en la coresponsabilitat, en l'actitud de 
proximitat. 

La tradició bíblica educa en el respecte a l'altre, en la igualtat radical de totes les 
persones perquè l'home està fet a imatge de Déu. L'exigència de la fe cristiana en el nostre 
temps és respectar l'autonomia de la raó humana. (Bonhöffer) 

La religió ens situa davant de la profunditat de la realitat, davant del misteri, i per això 
educa en la contemplació. 

El cristianisme  segueix avui formant una minoria cristiana activa precisament sota els 
paràmetres d'una ciutadania democràtica exigent en oposició  a una ciutadania de baixa 
intensitat pròpia de la cultura de l'individualisme possessiu en estos temps de globalització 
neoliberal.32 

Els trets d'esta ciutadania exigent que s'està socialitzant hui en el teixit cristià són:  
Una ciutadania  que viu com a identitat personal l'interés per la cosa pública, la 

mirada desperta a la realitat i el fer-se càrrec del bé comú. 
Una ciutadania com a projecte de drets per a tota la persona humana. 
Una ciutadania  planetària, inclouen-te i cosmopolita, d'identitats compartides, 

compassiva cap als ciutadans menys iguals, partidària del diàleg, la no-violència, la 
cooperació i la pau. 

Una ciutadania lliure i exigent dia a dia, amb els seus governs i polítics, amb les seues 
empreses, amb els mitjans de comunicació, amb la cultura, amb les institucions religioses i 
socials.33 

El cristianisme contribuïx des de diferents línies d'acció a la reconstrucció d'esta 
ciutadania democràtica. La principal és la formació de persones que visquen des del Déu de 
Jesús la justícia i la solidaritat. La coherència i el testimoni en la vida quotidiana és el 
fonament d'un concepte cristià de ciutadania. 

 
 
 
Patrici Ruiz Esteve 
Graduats 
1 de novembre del 2004 
Festivitat de Tots Sants 

 
 
 
 
 
 
                                                 
32 García de Andoain, Carlos: “ El cristianismo en la reconstrucción de la ciudadanía democrática”, en Iglesia 
viva nº 213, 2003, p.62 
33 id. P65 



 
13

 
 
 

VI.- BIBLIOGRAFIA 
 

1. Casanova, José: “Dimensiones públicas de la religión en las modernas 
sociedades occidentales”, en Iglesia Viva nº 178-179, Valencia, 1995 

2. Delors, Jacques: “Valores cristianos y sociedad laica”, en Iglesia Viva nº 
178-179, Valencia, 1995 

3. Etxeberria, Xavier: “Religión cristiana y virtudes públicas de la ciudadanía 
democrática”, en Iglesia Viva nº 202, Valencia, 2000. 

4.García de Andoain, Carlos: “El cristianismo en la reconstrucción de una 
ciudadanía democrática”, en Iglesia Viva nº 213, Valencia, 2003 

5. Gauchet, Marcel: “La religión en la democracia”  Edit. Complutense, 2003 
 
6. González- Carvajal, Luis: “Cristianismo y Democracia”, en Iglesia Viva nº 

101, 1982 
7. Mardones, J.M.:”Para un cristianismo de frontera” Cuadernos FyS/Sal 

Térrea, 2000 
8. Mardones, J.M. “Adónde  va la religión. Cristianismo y religiosidad en 

nuestro tiempo”. Santander, Sal Térrae, 1996. 
9. Oller, M. Dolors: “Ante una democracia  de baja intensidad: la democracia a 

construir”V Seminario de Profesionales jóvenes de Cristianisme i Justicia. 
10. Pietri, Gaston: “El catolicismo desafiado por la democracia”, Sal Térrae, 

1999. 
11. Valadier, Paul: “Démocratiser la république” Semanas Sociales de Francia, 

1998 
12. Velasco, Demetrio: “Iglesia y Democracia”,  en Iglesia Viva nº 178-179, 

Valencia, 1995. 
13. Velasco, Fernando: “Aproximación al fundamentalismo político católico 

actual” , en Iglesia Viva nº 178-179, Valencia, 1995 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
14

 
 
 
 
 
 

EVANGELI I FILOSOFIA DEMOCRÀTICA 
 
 
 
I.- CARACTERÍSTIQUES DE LA DEMOCRÀCIA: TRETS I VALORS  
     DE REFERÈNCIA 
 

-     Individualisme 
-     Consens 
-     Societat civil 
-     Desig de llibertat 
-     Equitat 
-     Dignitat de tota persona humana 

 
 
II.- EVANGELI I FILOSOFIA DEMOCRÀTICA 
 
 
III.- ESGLÉSIA I DEMOCRÀCIA 
 
 3.1. Història de l'Església 
 3.2., Església i democràcia en un nou temps. 
 
IV.- CRISTIANISME I VIRTUTS PÚBLIQUES DE LA CIUTADANIA 
        DEMOCRÀTICA 
 
 4.1. Ètica Civil. 
 4.2. Virtuts públiques i virtuts cristianes. 
 4.3. L'abast públic d'algunes virtuts cristianes. 
 
V.- REPENSAR LA DEMOCRÀCIA DES DEL CRISTIANISME 
 
 
VI.- BIBLIOGRAFIA 

 


