
 1

EVANGELIO Y FILOSOFÍA DEMOCRÁTICA 
Patrici Ruiz Esteve 

Graduados 
1 de noviembre de 2004 

Festividad de Todos los Santos 
 

 
Índice. 
I.- CARACTERÍSITCAS DE LA DEMOCRACIA: RASGOS Y VALORES  
     DE REFERENCIA 

-     Individualismo 
-     Consenso 
-     Sociedad civil 
-     Deseo de libertad 
-     Equidad 
-     Dignidad de toda persona humana 

II.- EVANGELIO Y FILOSOFIA DEMOCRÁTICA 
III.- IGLESIA Y DEMOCRACIA 
 3.1. Historia De la Iglesia 
 3.2., Iglesia y democracia en un nuevo tiempo. 
IV.- CRISTIANISMO Y VIRTUDES PÚBLICAS DE LA CIUDADANÍA 
        DEMOCRÁTICA 
 4.1. Ética Civil. 
 4.2. Virtudes públicas y virtudes cristianas. 
 4.3. El alcance público de algunas virtudes cristianas. 
V.- REPENSAR LA DEMOCRACIA DESDE EL CRISTIANISMO 
VI.- BIBLIOGRAFÍA 

 
 
 

I.- CARACTERÍSTICAS DE LA DEMOCRACIA: RASGOS Y VALORES   DE 
REFERENCIA. 

 
 La democracia es la organización social que tiende  a llevar al máximo  la 
conciencia  y responsabilidad cívicas de cada uno.  

- que cada ciudadano sea guardián de la cosa pública 
- que colabore efectivamente en la obra común 
- que sea consciente que colabora. 
La democracia es una cultura que implica una cierta concepción de la vida en 

común, unas relaciones humanas estructuradas de forma elaborada a lo largo de de una 
historia  y de una educación, y supone a la vez una moral e implica una filosofía de la 
razón. (la razón  no pertenece al que sustenta el poder solamente, sino que es 
compartida por todos.) 

La democracia es una forma de entender la vida y la organización social que 
posibilita al ser humano llegar a ser realmente persona.1 Más que una cuestión de 
disposiciones institucionales, es cuestión de cultura y de modo de vida. 
 Afirma  Gaston Piétri2 que el  advenimiento  de la sociedad moderna  es 
inseparable  del advenimiento de la democracia, y lo que caracteriza a ambas  es la 
emergencia del sujeto. 
 
 
                                                 
1 M. Dolors Oller,: “Ante una democracia de baja intensidad: la democracia a construir” en V Seminario 
de profesionales jóvenes de cristianismo i justicia. 
2 Gaston Pietri, El catolicismo desafiado por la democracia, Edit. Sal Terrae pág.9 



 2

 Individualismo 
 
 El individuo se convierte, en sí mismo, en la primera y determinante  referencia. 
Es el paso de una sociedad  donde lo primero que cuenta es el conjunto  a una sociedad 
individualista, donde lo primero que cuenta es el individuo.3 
 El espíritu democrático  consiste en dejar al individuo el máximo de capacidad 
de opción.4  
 Una perversión de este rasgo característico de la democracia sería el 
individualismo narcisista, es decir centrarse en uno mismo  y en la propia felicidad en 
detrimento de la preocupación y del servicio a  los demás. Ya Durkheim  afirma que la 
democracia debe fundamentar la relación entre el individuo  y la colectividad de modo 
que los progresos del individualismo no provoquen la fragmentación del cuerpo social. 
 Responsabilidad de cada  sujeto: la conciencia personal es la que impulsa a cada 
persona  a ser actora de su propio devenir  y de de aquellos que le rodean. En este 
aspecto cada ciudadano es  guardián  de la cosa pública y  colabora efectivamente en la 
obra común. Por tanto, el individualismo, lejos de negar la comunidad, la incluye en su 
proyecto por su sentido auténtico de unas relaciones hechas de reciprocidad. 
 Con la democracia hemos entrado en una “sociedad contractual” ¿Quién es el 
primero, el individuo o la sociedad?  La emergencia del individuo va a la par con la idea 
de creación del vínculo social.5 
 ¿El individualismo  choca con el principio de comunidad? Enmmanuel Mounier 
acuña el concepto de “personalismo comunitario” para distinguir al individuo de la 
persona. De este modo nada se opone a la instauración de una verdadera democracia, 
disociándola de su individualismo, para dar al sujeto-actor su auténtico fundamento de 
persona creada por Dios a su imagen. La persona sólo vive de su relación con otras 
personas en un intercambio y una interacción  que son rasgos constitutivos  de su 
vocación. 
 
 Consenso 
 
 Pero el “pacto social” no acaba de funcionar, pues no hay vínculo social sin un 
fondo común al que todos se adhieran, aunque sea en diferentes grados.  
 El ejercicio de la democracia pasa por la búsqueda del compromiso, para lo que 
es necesaria una concepción no dogmática de la verdad. 
 El consenso  como lugar admitido en el juego democrático supone un reto para 
la Iglesia católica, de cara a la aceptación leal de la democracia. 
  

Sociedad civil 
 
 Frente al excesivo dominio del Estado se propone la promoción de la sociedad 
civil para devolver a la democracia su verdadera inspiración. Pierre Ronsanvallon 
resume así el objetivo: “permitir que se reconstruya una verdadera sociedad civil en un 
mundo aplastado por la burocracia del estado y la regla de la mercancía” 
 Desde este punto de vista la democracia  es una práctica exigente, un aprendizaje  
nunca acabado, donde la sociedad política consiste no sólo en el ejercicio del poder sino 
en tener en cuenta las aspiraciones de los ciudadanos. 
  
                                                 
3 Gaston Pietri, El catolicismo…, pág.11 
4 Gaston Pietri, El catolicismo…, Pág11 
5 Gaston Pietri, El catolicismo…, pág13 



 3

Deseo de libertad 
 

 La libertad no entendida como ausencia de obstáculos  (Hobbes) sino como el 
deseo de controlar el poder que será ejercicio sobre los ciudadanos y sobre la sociedad.6 
  

Equidad 
 

 El ciudadano no obedece a una persona en particular, sino a la ley, y ésta es 
igual para todos. Posibilidad permanente  de apelar toda decisión  estimada injusta.7 
Podemos deducir que no hay democracia  sin el valor de la justicia. 
 
 Dignidad  de toda persona humana 
 Esta dignidad se basa en el reconocimiento del hombre como ser razonable. 
Todo hombre es un fin, no un medio.  Es necesario que cada uno sea reconocido y 
reconozca al otro. La democracia reposa sobre una moral de respeto a la persona. La 
idea de los derechos del hombre enuncia las exigencias fundamentales de este 
reconocimiento. El respeto a esta referencia es la condición de la vitalidad y salud de 
una democracia.8 
 
 Resolución de los conflictos y las tensiones sociales 
 
 La democracia  privilegia el intercambio de argumentos, el debate, la discusión y 
la no violencia constituye un valor de referencia. Presupone que los individuos y los 
grupos tienen opiniones diferentes e intereses divergentes, pero que existe siempre una 
vía para resolver los conflictos. Los vencedores sólo lo son relativa y temporalmente y 
tienen la obligación de respetar a la minoría.9 
 
 Estos valores  de referencia esenciales en el ejercicio de la democracia no 
presuponen un total acuerdo entre los ciudadanos. Evidentemente  van unidos al 
ejercicio de la razón y al sentido de la dignidad del hombre, pero no dicen nada sobre el 
destino último de la humanidad. No se pronuncian sobre el sentido de la historia, del 
sufrimiento o de la muerte. Callan ante las verdades últimas, por ello  son compatibles 
con una sociedad  filosófica y religiosamente pluralista. 
 Estos valores constituyen la base de lo que Jacques Maritain llamaba el credo 
democrático, o con sus propias palabras, “los puntos de convergencia prácticos 
constitutivos de la carta democrática.”10 
 
 

II.- EVANGELIO Y FILOSOFIA DEMOCRÁTICA 
 

 El debate sobre si el cristianismo  es la fuente, o una de las fuentes de los valores 
democráticos es infinito e insoluble. 
 Según Bergson la fraternidad es lo esencial de la democracia, y de ahí “la 
esencia  evangélica de la democracia” 

                                                 
6 Paul Valadier ,: "Les valeurs de référence dans l´exercice de la démocratie" en G. Pietri, El 
catolicismo…,  1998 
7 Paul Valadier , "Les valeurs..." 
8 Paul Valadier , "Les valeurs..." 
9 Paul Valadier , "Les valeurs..." 
10 Jacques Maritain, "L´home et l´Ëtat", Oeuvres completes, volumen IX, Ed. Saint Paul, 1990, pág. 607. 



 4

 Frente a las concepciones del Antiguo Régimen, que se apoyaba en una 
diferencia de naturaleza entre gobernantes y gobernados, las concepciones democráticas 
establecen  que “los hombres  nacen y permanecen iguales en derechos”11 
 Los cristianos, ¿nos podemos adherir a este conjunto de valores sin renegar de lo 
que somos, sin pretender que estos valores nos pertenecen? 
 ¿Cómo el cristianismo portador  de estos valores en su tradición religiosa no se 
han encontrado  a gusto en su trascripción política? 
 La justicia, la verdad, el amor fraternal no son para el cristianismo entidades  
teóricas ni simples abstracciones del espíritu. 
 Las raíces del cristianismo  lo colocan de lleno en estos valores y al mismo 
tiempo le llevan a ejercer un juicio crítico del propio sistema. 
 La democracia se convierte en la manera de “ amar a los otros como a uno 
mismo” (Mt.19,19) porque la verdadera democracia nunca persigue la libertad propia o 
del propio grupo al margen de la libertad de todos. 
 El mensaje evangélico  libera a la esfera política de toda tentativa de 
sacralización y de la imposición heterónoma de la ley. Si hay una aportación  del 
cristianismo a la filosofía democrática, es aquella que deriva de impulsar al hombre a 
una libertad autónoma y responsable, a la búsqueda de la justicia y del derecho. Esta 
autonomía de las sociedades democráticas las predispone a regirse según los valores de 
la no violencia, del no desprecio al otro, de la solidaridad humana. 
 

 
 La búsqueda de la verdad en el orden social y político se opera según estos 

valores, y no por imposición de una pretendida verdad absoluta y para siempre.12 
 La fe cristiana predispone a la formación de actores sociales responsables, no 
sólo de ciudadanos críticos, sino también de hombres y mujeres capaces de iniciativas y 
a asunción de responsabilidades a todos los niveles de la vida social. 
 Cuando el cristianismo educa a sus seguidores a vivir  según el evangelio, les 
abre a la solidaridad humana más grande, y a hacer un trabajo eminentemente político, 
porque forma ciudadanos responsables y críticos sin los cuales la democracia se 
hundiría.13  

 
III.- IGLESIA Y DEMOCRACIA 

 
 3.1. Historia de la Iglesia 
 
 ¿Por qué  cuando hizo su aparición la democracia no fue recibida con alborozo  
y durante el s. XIX los católicos se arrojaron en brazos  de los viejos partidos 
monárquicos? Ello abrió tal abismo  entre la Iglesia y el mundo que aún hoy persisten 
viejos tics contra la democracia. 
 En 1791 el papa Pío VI condenó  la Declaración de los Derechos del Hombre 
como algo “monstruoso que, sin embargo  para la Asamblea parece derivar de la 
igualdad y la liberetad connaturales a todos los hombres” 
 En 1864 Pío IX publica el Syllabus, uno de los ataques más grandes de la 
Iglesia  en su aprecición del espíritu laico. La Iglesia se enfrentó por primera vez con 
criterio total con la mentalidad contemporánea. 

                                                 
11 Art. 1º de la Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano. (26-8-1798) 
12 Paul Valadier , "Les valeurs..." 
13 Paul Valadier , "Les valeurs..." 



 5

 Tal como nace  de la filosofía de la Ilustración, la idea democrática se  
acomodará con bastante facilidad a la versión protestante de  de la fe cristina, en la 
medida en que ésta valora la conciencia individual en la libre interpretación de la 
palabra de Dios a través de la Biblia.  
 El catolicismo por su parte, valora el principio de autoridad, y en aquel momento  
lo hizo con una imbricación tal de lo político y de lo religioso que terminó legitimando 
con legitimación divina a una monarquía absoluta.  Esto planteó la cuestión en torno a 
la autoridad, antes de pasar a la cuestión del modo de ejercer dicha autoridad.14 
 En 1942, Jacques Maritain abogaba por la democracia  en nombre de su fe en 
el Dios de Jesucristo ante una barbarie nazi de la que muchos católicos seguían siendo 
poco conscientes.15 
 En los Estados Unidos, Jacques Maritain se sintió impresionado por la alianza 
entre la religión y una democracia que” nunca  ha olvidado sus orígenes cristianos.” 
Esta situación norteamericana incita a Jacques Maritain a remontarse más allá del 
enfrentamiento  que durante más de un siglo  ha llevado a las democracias modernas en 
Europa a renegar del Evangelio y al cristianismo en nombre de la libertad humana a 
combatir las aspiraciones democráticas en nombre de la religión.  

Maritain mantiene que “la democracia está ligada al cristianismo y que el 
impulso democrático surgió en la historia humana como una manifestación temporal de 
la inspiración evangélica.”16 “Esta forma  y este ideal de vida común que llaman 
democracia proceden de la inspiración evangélica, y más aún, no pueden susbsitir sin 
ella”17 

Desde esta óptica Maritain  considera que la Revolución francesa es la 
“explosión del idealismo cristiano laicizado” 

El filósofo Marcel Gauchet desarrollaba la tesis del origen cristiano de la 
sociedad moderna. “La era de la religión como estructura ha terminado”. Por tanto, lo 
mejor es aceptar su final, si se entiende por religión un conjunto de principios que 
estructuran desde el exterior la sociedad misma, determinando directamente tanto sus 
instituciones como las mentalidades y las costumbres. 

Desde este punto de vista, aún cuando queden todavía un significativo número 
de individuos religiosos, la sociedad como tal es atea. Pero concluye  que no hay que 
buscar para esta sociedad moderna otra matriz que el propio cristianismo. Los cristianos  
no pueden sino estar atentos: el cristianismo es la “única religión compatible con la 
modernidad a poco que sea capaz de evolucionar y de adaptarse.18 

Maritain considera una característica central del régimen democrático el hecho 
de que los dirigentes reciban el derecho de gobernar “gracias al consentimiento  o a la 
voluntad del pueblo o del cuerpo de la comunidad, en el que reside siempre la autoridad 
antes de ser depositada en los jefes” 

La razón de este lugar fundamental concedido al pueblo, y a través de él a cada 
hombre, es la igualdad de todos ante Dios. 

Si las cosas son tan simples en lo que respecta a la autoridad del pueblo y  a la 
autoridad de Dios, ¿por qué esa profunda reticencia de los medios católicos a aceptar la 
democracia ¿ 

Todavía León XIII en la encíclica Diuturnum de 1881 deploraba el concepto 
de autoridad  que procede del pueblo. Esta idea es fruto  nefasto de los “nuevos amos” 

                                                 
14 Pietri, Gaston: El catolicismo...,  pág. 31. 
15 Jacques Maritain, Christianisme et démocratie, Ed.  De la Maison française. 
16 Jacques Maritain, Christianisme et démocratie. 
17 Jacques Maritain, Christianisme et démocratie 
18 Marcel Gauchet, “La  Scène catholique” en Autrment, 75 (1985) 



 6

que son los filósofos, de los que los católicos deben apartarse. La autoridad de los 
gobernantes deriva de la autoridad divina, citando a San Pablo “no hay autoridad que no 
provenga de Dios” Frase que sirvió durante mucho tiempo para justificar una autoridad 
política del tipo monarquía de derecho divino. 

Sin embargo, el papa León XIII, a pesar de su temor a ver desvanecer la 
autoridad en la sociedad civil, y de rebote en la propia Iglesia introduce matices 
importantes. La fuente de autoridad es Dios, pero reconoce  una sana libertad de 
apreciación en cuanto a la manera de designar a quienes deben gobernar la cosa pública. 
Distinción entre el origen de la autoridad y el modo de designación de los gobernantes.  

El nacimiento de la modernidad política se identifica, para Alain Touraine, con 
este cambio radical por el que el poder ser reconoce como un producto de la voluntad 
humana en lugar de ser impuesto  por una decisión divina, la costumbre o la naturaleza 
de las cosas” 
 En 1944 el papa Pío XII se alegra ”de que la forma democrática de gobierno 
aparezca como un postulado impuesto por la propia razón”19  “Cuando reclamamos más 
democracia  y mejor, esta exigencia no puede tener otro sentido que el de poner al 
ciudadano más en condiciones de tener una opinión propia, de expresarla y de hacerla 
realidad de una manera  que concuerde con el bien común” No se habla únicamente de 
legitimidad, sino de existencia y, además, de la exigencia de una democracia activa. 
 La adopción  por parte de la ONU, el 10 de diciembre de 1948, de la 
Declaración  universal de los derechos del hombre constituyó un acontecimiento 
fundamental para la democracia. El papa Juan XXIII, en la encíclica Pacem in terris 
(1963), saludó este acontecimiento como un alba para la humanidad. 
 Pablo VI en la Octogesima Adveniens (1971) abogaba por “una democracia 
moderna capaz de asociar concretamente a los hombres y a las mujeres de este tiempo a 
las decisiones que conciernen  a la vida en común” 
 Juan Pablo II afirma en la Centesimus annus (1991): “la Iglesia aprecia el 
sistema de la democracia en la medida en que asegura la participación de los  
ciudadanos en las opciones políticas y garantiza a los gobernados la posibilidad de 
elegir y controlar a sus propios gobernantes, o bien la de sustituirlos oportunamente de 
manera pacífica”  
 El propios Juan Pablo II afirmó que el lema  de la revolución (Libertad, 
Igualdad, Fraternidad) representa la expresión de unos valores cristianos y que los que 
acuñaron este lema querían actuar a favor del hombre. 
 Esta pincelada histórica resume una batalla absurda y mal planteada que 
incapacitó a la Iglesia para “leer los signos de los tiempos” y le hizo oponerse a las 
democracias nacientes: la oposición entre los derechos del hombre y los derechos de 
Dios. 
 Pero no hay tal oposición entre los derechos de Dios y los derechos del hombre, 
puesto  que uno de los fundamentos teológicos de la democracia  es que por voluntad 
del mismo Dios revelado en Jesús, los derechos de Dios son precisamente los derechos 
del hombre. Y no otros. Querer respetar “otros derechos de Dios, distintos de otros 
derechos del hombre puede ser sólo una manera de buscarse poder, por parte de los que 
se creen “representantes de Dios”20 

Por fin la Iglesia católica, lejos de considerar que la democracia compite con los 
derechos de Dios en su autoridad soberana, descubre, en definitiva, en el derecho del 

                                                 
19 Pietri, Gaston: El catolicismo...,  pág. 21 
20 J.I. González Faus,”Epílogo, democracia como eucaristía” en Ante una democracia de baja intensidad. 
1989. 



 7

hombre a elegir y a hacer realidad un modelo, el verdadero cumplimiento de los 
designios de Dios.21 

Si la democracia y la Iglesia parecen por fin llevarse bien, ha sido  porque tanto 
la una como la otra se han visto zarandeadas por ese fenómeno nuevo en la historia  que 
ha sido el totalitarismo. 

Las democracias modernas han nacido  del rechazo a la arbitrariedad, al poder 
despótico, a la dependencia de los caprichos de los poderosos. Hay en su origen una 
desconfianza hacia el poder del hombre sobre el hombre, una tentativa de limitarlo lo 
más posible. 

Después de que los sistemas totalitarios han revelado su innata perversidad, se 
ha impuesto a gran parte del mundo la convicción de que la democracia sigue siendo el 
modo de gobierno más seguro, el que presenta, respecto de las expectativas más 
elementales de la humanidad, las mejores garantías contra el despotismo y la opresión.22 

Así pues, también hay que constatar que sin el factor cristiano no puede 
explicarse la tradición democrática norteamericana, ni la reconstrucción de Europa tras 
la II Guerra Mundial sobre los pilares de la democracia (Schumann, Adenauer, De 
Gasperi, y la participación activa de Jacques Maritain en la Declaración de los Derechos 
Humanos. 

 
 
 
3.2. Iglesia y Democracia en un nuevo tiempo 
 
La democracia se asocia con los derechos humanos, y nadie podrá ya deshacer 

este vínculo. La Iglesia católica tomó nota de ello y proclamó  en el Vaticano II, el 
principio de la libertad religiosa. Pero la libertad  es indivisible, y lo que es válido para 
la libertad religiosa lo es también para todas las libertades democráticas. 

Por tanto, el cristianismo entra en la esfera pública no solamente para proteger 
su propia libertad de religión, sino todas las libertades y derechos modernos, y el mismo 
derecho de una sociedad civil democrática, y en consecuencia la Iglesia ha dejado de ser 
una institución obligatoria y se ha convertido en una institución religiosa libre de la 
sociedad civil. 

Esto no significa que la Iglesia ya no vaya a desempeñar un papel público, sino 
que la Iglesia ya no va a ser el estado, o la sociedad política, sino una sociedad más 
dentro de la sociedad civil. Ya no tiene poder para regular la moralidad pública de todos 
los ciudadanos, y ni siquiera está claro que pueda controlar la moralidad privada de los 
mismos fieles católicos. 

Ya no es posible para la Iglesia “reconquistar” la sociedad civil refrenando la 
secularización y la propia laicidad, presionando directamente sobre la legislación para 
ajustarla deprisa y bien  a las normas del magisterio eclesial. La democracia no puede 
acomodarse a este tipo de actitud, ni tampoco la credibilidad de la Iglesia. 

No se trata de negar a la Iglesia, como a otras instancias sociales, el derecho a 
criticar procesos sociopolíticos. En buena parte de sus intervenciones se detecta una 
actitud dogmática e intolerante, que se deriva de la convicción de quien se cree 
administradora  y en monopolio de una Verdad y de una salvación que los demás 
desconocen y necesitan. 

En algunas ocasiones, cuando la Iglesia entra en los debates públicos es muy 
ineficaz, porque no ha sido capaz de enmarcar su discurso de forma que no fuera 
                                                 
21 J.I. González Faus,”Epílogo...", pág. 37 
22 J.I. González Faus,”Epílogo...", pág. 41 



 8

tachado de crítica conservadora y partidista o de crítica tradicionalista de la moderna 
cultura secular. Sea  por las razones que sea, las intervenciones públicas de la Iglesia no 
han promovido ningún serio debate público sobre el significado y la naturaleza de la 
moralidad privada y pública en las sociedades modernas.23 

¿En qué  han podido chocar y pueden aún molestar al cristianismo, y más 
concretamente a los católicos, estas perspectivas democráticas? 

Son demasiadas las ocasiones  en que la jerarquía eclesiástica aparece recelando 
de la sociedad democrática pluralista y secular y condenando aquellas normas y 
conductas que se amparan en la legalidad democrática y que no se ajustan a las 
directrices morales del magisterio de la Iglesia. 

El propio Gaston Piétri responde: “sólo es posible  responder a estas cuestiones 
invocando el necesario discernimiento al que está llamada la Iglesia en cada momento 
de su historia. Se trata de hacer una selección entre los aspectos permanentes del 
mensaje y los aspectos contingentes, forzosamente tributarios de las evoluciones 
históricas”24 

Es necesaria la Inculturación, no sólo respecto de las tradiciones culturales 
históricas y geográficas, sino también respecto de los cambios culturales en los países 
de antigua tradición cristiana. La Iglesia había conocido sociedades estables, y tal 
estabilidad le parecía la imagen misma de la inmutabilidad del Dios eterno. 

La Iglesia debe dejarse interpelar por la cultura democrática y percibir en qué 
condiciones esta cultura democrática puede colaborar a una renovación evangélica de 
sus modos de organización eclesial. 

La democracia sigue planteando a la Iglesia muchos problemas. Algunos  son 
continuación de los conflictos iniciales, porque la memoria colectiva está finalmente 
más viva de lo que parece. Otros problemas son en parte nuevos, en un mundo en el que 
los cambios experimentan aceleraciones imprevisibles y a veces desconcertantes. 

El fundamentalismo católico no tiene la menor duda en apuntar al laicismo 
surgido de la Ilustración como una de las fuerzas del mal que están determinando a 
Europa y arrastrándola al paganismo. El fundamentalismo católico cuestiona la 
posibilidad  de una verdadera ética autónoma, es decir, una ética basada en la razón y la 
libertad. Se niega la posibilidad de una ética civil y política que se aleje de los 
postulados  de la doctrina moral del Magisterio de la Iglesia. En nombre de una moral 
de máximos se deslegitima una ética de mínimos. 

Si fuera de la Verdad no hay libertad, se impone una actitud beligerante contra 
todas aquellas formas de pensar o de actuar que no se ajustan a dicha Verdad. 

Un sistema de dogmas puede ser una buena arca para mantenerse a flote y 
salvarse del diluvio de “la modernidad” y de la historia. Pero la Iglesia se encerrará  más 
sobre sí misma y será más propicia al fundamentalismo si no intenta leer “los signos de 
os tiempos” 

El gran reto de la Iglesia actual es la credibilidad. Si se quieres ser fiel al lema 
“la Verdad os hará libres”, hay que estar dispuestos a dejarse liberar incluso de la manía 
poco evangélica de pensar que sólo nosotros poseemos “la Verdad”. En una sociedad 
pluralista, apostar por la verdad, la libertad y el bien, pasa por el respeto  a la verdad, 
libertad y forma de entender el bien que tienen los demás. 

                                                 
23 José Casanova, "Dimensiones públicas de la religión en las modernas sociedades occidentales". En 
Iglesia Viva 178-179  (1995), pág. 409. 
24 Pietri, Gaston: El catolicismo...,  pág. 19. 



 9

Frente a la ortodoxia opresiva y fanática y al repliegue y atrincheramiento 
defensivos, el pluralismo exige una actitud de diálogo, de negociación y de tolerancia 
para poder vivir y compartir  las propias convicciones y las de los demás.25 

No es un Dios útil, un Dios-refugio,  sino un Dios  a la altura de las más nobles 
aspiraciones del hombre el que los cristianos deben proponer a su libre y gratuito 
reconocimiento. En cualquier caso, es la única vía adecuada para el anuncio del 
Evangelio en una sociedad democrática.  
  
 

IV.- CRISTIANISMO Y VIRTUDES PÚBLICAS DE LA CIUDADANÍA 
DEMOCRÁTICA26 

 
 4.1. Ética civil 
 La ética de la ciudadanía democrática resalta como hemos visto dos 
características: la afirmación de la individualidad y la distinción entre lo público y lo 
privado.   
 La afirmación de la individualidad se concreta en la defensa de la independencia 
y separabilidad de los individuos, merecedores de respeto como sujetos de derechos 
inalienables. Adquiere importancia desde este aspecto la autonomía personal, desde la 
que cada uno debe  poder decidir y realizar con libertad los planes de vida que juzgue 
convenientes, lo que supone la asunción del pluralismo social 
 En cuanto a lo público y lo privado no deben ser excluyentes, puesto que lo 
público sirve para proteger  la búsqueda de los intereses particulares. 
 La ética civil es estrictamente  la ética de la ciudadanía  democrática, la ética 
compartida necesariamente por todos y acorde con nuestra condición de ciudadanos, 
mientras que la ética de máximos son las expresiones plurales y opcionales  que en 
nuestra condición de individuos autónomos elegimos con libertad. 
 La ética civil guía la convivencia de las libertades, mientras que las éticas de 
máximos guían nuestros proyectos de autorrealización, y deben ser respetadas tanto por 
las instituciones como por quienes no las comparten. 
 La ética civil es, pues, una ética de “mínimos” de convivencia, pero no agota 
como tal la referencia a la moralidad. Junto a lo que consideramos obligatorio para 
todos los ciudadanos, está lo que consideramos apropiado para nuestra vida lograda 
como personas concretas que somos. Aquí entra en juego  las propuestas de éticas de 
máximos para alcanzar una vida plena y feliz.   Es evidente que esta ética de máximos 
no puede contradecir no puede contradecir las exigencias de la justicia procedimental y 
social de la ética civil. ¿Pueden dinamizar la vida pública?, ¿o deben mantenerse en la 
esfera privada? 
 
 4.2. Virtudes públicas y virtudes cristianas 
 
 Las virtudes públicas son hábitos relevantes de los ciudadanos que afianzan los 
valores que sostienen la ciudadanía democrática y los principios de justicia: solidaridad, 
tolerancia, justicia, capacidad de diálogo, razonabilidad, responsabilidad social.  

¿El resto  de virtudes son virtudes privadas? El propio Xabier Etxeberria  
considera que se trata más bien de virtudes directamente dirigidas a la perfección de las 
personas y que las hacen mejores ciudadanos. Pensemos en virtudes como la sinceridad, 
la gratitud, la perseverancia, la fortaleza, la misericordia, la humildad, la caridad. Para la 
                                                 
25 Demetrio Velasco, "Iglesia y Democracia", en Iglesia Viva, 178-179 (1995), pág. 316 
26 Xavier Etxebarria, en Iglesia Viva, 202 (2000), págs. 61 y ss. 



 10

moral cristiana el amor es la referencia suprema, lo que potencia y autentifica las demás 
virtudes que, en el fondo vienen a ser  desarrollos parciales del amor. 

Vividas adecuadamente nos hacen mejores ciudadanos, más comprometidos con 
la libertad y la igualdad de todos, y en ese sentido son también virtudes sociales. 

Esto quiere decir  que la distinción entre virtudes privadas y virtudes públicas no 
es nítida. Habría que hablar de virtudes públicas que a la vez contribuyen  a la 
perfección de la convivencia ciudadana. Hablar de virtudes cristianas no significa 
defender que sean  exclusivamente cristianas, sino que son relevantes en el conjunto  de 
la experiencia y de la tradición cristiana. 

¿En qué medida la propuesta  o los valores de la moral cristiana, puede 
conexionarse con la ética de la ciudadanía y las virtudes públicas? 

Hay que esperar al Vaticano II para que se reconozca la libertad religiosa, y en el 
magisterio eclesiástico aún sigue habiendo una fuerte resistencia a ir al fondo de la 
cuestión, la relación entre verdad y libertad, para aceptar que en la normatividad social 
el primado no está en la verdad (¿definida por quién?), sino en la libertad, desde la que 
se tiene derecho al error. 

El catolicismo  debe asumir  que es una propuesta opcional en una sociedad 
plural sin intentar imposiciones ahora más sutiles  por la carencia de poder, y volviendo 
a sus raíces, retomar a fondo una inspiración evangélica para la tolerancia, a partir de la 
centralidad del amor. Con la democracia han acabado los tiempos  de la imposición 
religiosa. 
 Hay que reconocer que con mucha frecuencia el cristianismo dominante se ha 
centrado en la moral de la culpabilidad y del no, y que si quiere aportar a la sociedad 
una moral  de virtudes que nos perfeccione como personas y como ciudadanos tendrá 
que afrontar la moral del sí y de la creatividad libre. 

La imagen  de una ética civil pública y unas éticas de máximos privadas que 
caminan en paralelo desde orígenes diferentes es incorrecta. Esto supone que la 
tradición cristiana ha aportado y debe seguir aportando contenidos a la ética civil. Ahora 
bien, no de cualquier manera: 1) lo que pasa a formar parte de la ética civil se asume 
desde la laicidad. No hay virtudes públicas cristianas sino virtudes públicas laicas que, 
entre otras tradiciones, tienen raíces en la tradición cultural cristiana. Desde este punto 
de vista el cristianismo no es pura y estricta cuestión de privacidad, sino que puede 
intervenir en la configuración del sujeto cívico. 

Hay que reconocer que hay poca confluencia en el diálogo entre cristianos y 
quienes no se reconocen como tales. La reflexión laica tiende a ignorar las raíces y 
aportaciones de  la cultura cristiana, y la reflexión cristiana tiende a no salir de su gueto. 
Pero el remedio no está en atrincherarse sino en cultivar una fe intensamente abierta por 
coherencia con lo que supone la centralidad del amor y porque se hará así más fecundo 
el modo de aportación cristiana a la ciudadanía. 

La contribución del cristianismo a la ciudadanía democrática reclama de la 
comunidad política una concepción de laicidad abierta.  

 
4.3. El alcance público de algunas virtudes cristianas 
 
La virtud de la justicia es la referencia absoluta de las  virtudes de ciudadanía, y 

el amor lo es de las virtudes cristianas. 
La noción de justicia procede  de la escolática. La solidaridad y la fraternidad  

son conceptos ético-políticos procedentes de al tradición  judeo-cristiana. 
 En palabras  de Ricoeur, “no puede aducirse la caridad para ignorar la justicia, 

pero puede aducirse el amor como poética de la justicia.” Esta complementación de la 



 11

justicia la puede hacer el amor animando virtudes más específicas que nacen de él, 
como la compasión, la misericordia, la mansedumbre, la solidaridad que es ya una 
virtud consagrada como virtud pública. 

 
 

V.-  REPENSAR LA DEMOCRACIA DESDE EL CRISTIANISMO 
 

Es evidente  que la democracia no puede quedar reducida a la creación y 
funcionamiento de las instituciones públicas. Es preciso recuperar la ética democrática y 
esto afecta  tanto a los ciudadanos individualmente considerados como a los diferentes 
colectivos  que integran la sociedad civil, incluida la Iglesia y los cristianos. 

En este sentido urge introducir en la sociedad criterios morales para que no se 
mueva sólo  por criterios particularistas, sino que tenga en cuenta  la solidaridad, la 
justicia y la aceptación de la diversidad, es decir, criterios en definitiva sociales. 

En consecuencia  la democracia debe ser un instrumento  al servicio de 
finalidades colectivas. El fundamento de la democracia  es la persona humana en su 
dimensión comunitaria. El hombre es consciente de que su destino  está ligado a los 
demás, “al bien común”. No puede haber bien individual sin bien colectivo. Este “bien 
común “ ha de incorporar elementos de gratuidad, por ello es cuestionable que se pueda 
vertebrar a partir del exclusivo “interés privado”. 

Es preciso, pues superar el marco teórico vigente basado en el individualismo 
moderno e incapaz de configurar la realidad social desde el reconocimiento de todos. 
Por tanto, si se quiere lograr una existencia verdaderamente humana es preciso repensar 
la sociedad desde la cooperación y no desde la competencia. 

Repensar la democracia en este momento histórico es hacerlo desde el 
pluralismo que tiene dos vertientes: la pluralidad de actores que han de concurrir a la 
gobernabilidad mundial y que rompen el marco estatal, y la pluralidad de culturas que 
nos exige vivir la libertad al servicio de la inclusión social y la igualdad al servicio de la 
diferencia.27 

Urge pensar y tener el atrevimiento de proponer un nuevo modelo de solidaridad 
que pase  por una revisión  a fondo del modelo de desarrollo y estilo de vida actuales. 

Urge pensar en una democracia participativa que vertebre el tejido social y 
rompa el corporativismo, recuperando la sociedad civil, en el sentido de devolver la voz 
a los agentes sociales. 

La democracia necesita ciudadanos dispuestos a juzgar las instituciones y sus 
prácticas y a considerarlas buenas solamente si favorecen el desarrollo de su autonomía, 
de su capacidad de llegar a ser personas. Hay que educar y formar en un espíritu crítico 
y en el discernimiento, con el fin de fortalecer la conciencia de libertad y autonomía 
individual  ante los estímulos que nos rodean. En definitiva, recuperar el papel de la 
cultura como instrumento de cambio y transformación. 

Nuestras democracias necesitan de hombres y mujeres convencidos  de estos 
valores fundamentales, y las Iglesias deberían jugar un papel de fundación simbólica de 
estas democracias en el nuevo milenio, no pretendiendo dictar a los ciudadanos y a los 
poderes públicos las acciones a realizar, sino justo al lado de los hombres creyentes y no 
creyentes en el servicio al hombre. (Paul Ricoeur). Las diferentes iglesias deberían jugar 
un papel importante como promotoras de solidaridad y de espacios donde se vive la 
gratuidad. 

                                                 
27 M. Dolors Oller,  “Un futuro...” 



 12

De este modo, las iglesias serían  a la vez fieles al mensaje evangélico que 
coloca al hombre  ante la grandeza divina de su tarea  humana, y a la democracia que 
tiene necesidad de ciudadanos activos, críticos, buscadores del bien de todos y 
conscientes de nuestro destino común. La fe cristiana nos puede ayudar a estar 
vigilantes para que los valores democráticos no se debiliten. La democracia es una obra 
cotidiana y permanente.28 

La democracia que tenemos no puede funcionar como supremo tranquilizador de 
conciencias, sino como motivador hacia una meta que quizá sea inaccesible 
históricamente, pero hacia la cual es posible que la historia  vaya acercándose cada vez 
más. 

¿Qué cristianismo  es el que cabe en estas circunstancias históricas? ¿Cómo 
hablar  de Dios  al no creyente, al hombre sin religión? 

La tradición cristiana  debe actuar como factor exigente  de la ciudadanía 
democrática.  

La religión como oferta de salvación, coloca la felicidad no en la satisfacción 
material, sino en la colaboración personal  y supone una llamada a la  responsabilidad 
personal. La tradición bíblica  concibe a la persona como ser libre y por ello educa en la 
responsabilidad del hombre para con los otros. La religión educa en la orientación hacia 
el mundo, en la corresponsabilidad, en la actitud de proximidad. 

La tradición bíblica educa en el respeto al otro, en la igualdad radical de todas 
las personas porque el hombre está hecho a imagen de Dios. La exigencia de la fe 
cristiana en nuestro tiempo es respetar la autonomía de la razón humana. (Bonhöffer) 

La religión nos sitúa ante la profundidad de la realidad, ante el misterio, y por 
ello educa en la contemplación. 

El cristianismo  sigue hoy formando una minoría cristiana activa precisamente 
bajo los parámetros de una ciudadanía democrática exigente en oposición  a una 
ciudadanía de baja intensidad propia de la cultura del individualismo posesivo en estos 
tiempos de globalización neoliberal.29 

Los rasgos de esta ciudadanía exigente que se está socializando hoy en el tejido 
cristiano son:  

Una ciudadanía  que vive como identidad personal el interés por lo público, la 
mirada despierta a la realidad y el hacerse cargo del bien común. 

Una ciudadanía como proyecto de derechos para toda la persona humana. 
Una ciudadanía  planetaria, incluyente y cosmopolita, de identidades 

compartidas, compasiva hacia los ciudadanos menos iguales, partidaria del diálogo, la 
no violencia, la cooperación y la paz. 

Una ciudadanía libre y exigente día a día, con sus gobiernos y políticos, con sus 
empresas, con los medios de comunicación, con la cultura, con las instituciones 
religiosas y sociales30. 

El cristianismo contribuye desde diferentes líneas de acción a la reconstrucción 
de esta ciudadanía democrática. La principal es la formación de personas que vivan 
desde el Dios de Jesús la justicia y la solidaridad. La coherencia y el testimonio en la 
vida cotidiana es el fundamento de un concepto cristiano de ciudadanía. 

 
 
 

                                                 
28 Paul Valadier , "Les valeurs..." 
29 Carlos García de Andoain, “El cristianismo en la reconstrucción de la ciudadanía democrática”, en 
Iglesia Viva, 213 (2003), pág. 62. 
30 Carlos García de Andoain, “El cristianismo...", pág. 65 



 13

 
 

VI.- BIBLIOGRAFÍA 
 

Casanova, José: “Dimensiones públicas de la religión en las modernas sociedades 
occidentales”, en Iglesia Viva, 178-179 (1995) 

Delors, Jacques: “Valores cristianos y sociedad laica”, en Iglesia Viva 178-179 
(1995) 

Etxeberria, Xavier: “Religión cristiana y virtudes públicas de la ciudadanía 
democrática”, en Iglesia Viva, 202 (2000). 

García de Andoain, Carlos: “El cristianismo en la reconstrucción de una ciudadanía 
democrática”, en Iglesia Viva, 213 (2003). 

Gauchet, Marcel: La religión en la democracia,  Ed. Complutense, 2003 
González- Carvajal, Luis: “Cristianismo y Democracia”, en Iglesia Viva 101 (1982). 
Mardones, J.M. ”Para un cristianismo de frontera”, en Cuadernos FyS, ed. Sal 

Terrae, 2000. 
Mardones, J.M. Adónde  va la religión. Cristianismo y religiosidad en nuestro 

tiempo. Santander, ed. Sal Terrae, 1996. 
Oller, M. Dolors: “Ante una democracia  de baja intensidad: la democracia a 

construir”, en V Seminario de Profesionales jóvenes de Cristianisme i 
Justicia. 

Pietri, Gaston: El catolicismo desafiado por la democracia, Santander, ed. Sal 
Terrae, 1999. 

Valadier, Paul: “Démocratiser la république” en Semanas Sociales de Francia, 1998 
Velasco, Demetrio: “Iglesia y Democracia”,  en Iglesia Viva, 178-179 (1995). 
Velasco, Fernando: “Aproximación al fundamentalismo político católico actual”, en 

Iglesia Viva, 178-179 (1995). 
 
 


