EVANGELIO Y FILOSOFiA DEMOCRATICA
Patrici Ruiz Esteve
Graduados
1 de noviembre de 2004
Festividad de Todos los Santos

Indice.
I.- CARACTERISITCAS DE LA DEMOCRACIA: RASGOS Y VALORES
DE REFERENCIA
- Individualismo
- Consenso
- Sociedad civil
- Deseo de libertad
- Equidad
Dignidad de toda persona humana
II.- EVANGELIO Y FILOSOFIA DEMOCRATICA
III.- IGLESIA Y DEMOCRACIA
3.1. Historia De la Iglesia
3.2., Iglesia y democracia en un nuevo tiempo.
IV.- CRISTIANISMO Y VIRTUDES PUBLICAS DE LA CIUDADANIA
DEMOCRATICA
4.1. Etica Civil.
4.2. Virtudes publicas y virtudes cristianas.
4.3. El alcance publico de algunas virtudes cristianas.
V.- REPENSAR LA DEMOCRACIA DESDE EL CRISTIANISMO
VL- BIBLIOGRAF{A

I.- CARACTERISTICAS DE LA DEMOCRACIA: RASGOS Y VALORES DE
REFERENCIA.

La democracia es la organizacion social que tiende a llevar al maximo la
conciencia y responsabilidad civicas de cada uno.

- que cada ciudadano sea guardian de la cosa publica

- que colabore efectivamente en la obra comun

- que sea consciente que colabora.

La democracia es una cultura que implica una cierta concepcion de la vida en
comun, unas relaciones humanas estructuradas de forma elaborada a lo largo de de una
historia y de una educacion, y supone a la vez una moral e implica una filosofia de la
razon. (la razon no pertenece al que sustenta el poder solamente, sino que es
compartida por todos.)

La democracia es una forma de entender la vida y la organizacion social que
posibilita al ser humano llegar a ser realmente persona.'! Mas que una cuestion de
disposiciones institucionales, es cuestion de cultura y de modo de vida.

Afirma Gaston Piétri® que el advenimiento de la sociedad moderna es
inseparable del advenimiento de la democracia, y lo que caracteriza a ambas es la
emergencia del sujeto.

"' M. Dolors Oller,: “Ante una democracia de baja intensidad: la democracia a construir” en V Seminario
de profesionales jovenes de cristianismo i justicia.
% Gaston Pietri, El catolicismo desafiado por la democracia, Edit. Sal Terrae pag.9



Individualismo

El individuo se convierte, en si mismo, en la primera y determinante referencia.
Es el paso de una sociedad donde lo primero que cuenta es el conjunto a una sociedad
individualista, donde lo primero que cuenta es el individuo.’

El espiritu democratico consiste en dejar al individuo el maximo de capacidad
de opcién.”

Una perversion de este rasgo caracteristico de la democracia seria el
individualismo narcisista, es decir centrarse en uno mismo Yy en la propia felicidad en
detrimento de la preocupacion y del servicio a los demas. Ya Durkheim afirma que la
democracia debe fundamentar la relacion entre el individuo y la colectividad de modo
que los progresos del individualismo no provoquen la fragmentacion del cuerpo social.

Responsabilidad de cada sujeto: la conciencia personal es la que impulsa a cada
persona a ser actora de su propio devenir y de de aquellos que le rodean. En este
aspecto cada ciudadano es guardian de la cosa publicay colabora efectivamente en la
obra comun. Por tanto, el individualismo, lejos de negar la comunidad, la incluye en su
proyecto por su sentido auténtico de unas relaciones hechas de reciprocidad.

Con la democracia hemos entrado en una “sociedad contractual” ;Quién es el
primero, el individuo o la sociedad? La emergencia del individuo va a la par con la idea
de creacion del vinculo social.’

(El individualismo choca con el principio de comunidad? Enmmanuel Mounier
acufia el concepto de “personalismo comunitario” para distinguir al individuo de la
persona. De este modo nada se opone a la instauracién de una verdadera democracia,
disociandola de su individualismo, para dar al sujeto-actor su auténtico fundamento de
persona creada por Dios a su imagen. La persona sélo vive de su relacion con otras
personas en un intercambio y una interaccidbn que son rasgos constitutivos de su
vocacion.

Consenso

Pero el “pacto social” no acaba de funcionar, pues no hay vinculo social sin un
fondo comun al que todos se adhieran, aunque sea en diferentes grados.

El ejercicio de la democracia pasa por la busqueda del compromiso, para lo que
es necesaria una concepcion no dogmatica de la verdad.

El consenso como lugar admitido en el juego democratico supone un reto para
la Iglesia catolica, de cara a la aceptacion leal de la democracia.

Sociedad civil

Frente al excesivo dominio del Estado se propone la promocion de la sociedad
civil para devolver a la democracia su verdadera inspiracion. Pierre Ronsanvallon
resume asi el objetivo: “permitir que se reconstruya una verdadera sociedad civil en un
mundo aplastado por la burocracia del estado y la regla de la mercancia”

Desde este punto de vista la democracia es una practica exigente, un aprendizaje
nunca acabado, donde la sociedad politica consiste no s6lo en el ejercicio del poder sino
en tener en cuenta las aspiraciones de los ciudadanos.

3 Gaston Pietri, El catolicismo..., pag.11
* Gaston Pietri, El catolicismo..., Pagl1
> Gaston Pietri, El catolicismo..., pagl3



Deseo de libertad

La libertad no entendida como ausencia de obstaculos (Hobbes) sino como el
deseo de controlar el poder que sera ejercicio sobre los ciudadanos y sobre la sociedad.®

Equidad

El ciudadano no obedece a una persona en particular, sino a la ley, y ésta es
igual para todos. Posibilidad permanente de apelar toda decision estimada injusta.’
Podemos deducir que no hay democracia sin el valor de la justicia.

Dignidad de toda persona humana

Esta dignidad se basa en el reconocimiento del hombre como ser razonable.
Todo hombre es un fin, no un medio. Es necesario que cada uno sea reconocido y
reconozca al otro. La democracia reposa sobre una moral de respeto a la persona. La
idea de los derechos del hombre enuncia las exigencias fundamentales de este
reconocimiento. El respeto a esta referencia es la condicion de la vitalidad y salud de
una democracia.®

Resolucion de los conflictos y las tensiones sociales

La democracia privilegia el intercambio de argumentos, el debate, la discusion y
la no violencia constituye un valor de referencia. Presupone que los individuos y los
grupos tienen opiniones diferentes e intereses divergentes, pero que existe siempre una
via para resolver los conflictos. Los vencedores solo lo son relativa y temporalmente y
tienen la obligacion de respetar a la minoria.’

Estos valores de referencia esenciales en el ejercicio de la democracia no
presuponen un total acuerdo entre los ciudadanos. Evidentemente van unidos al
ejercicio de la razon y al sentido de la dignidad del hombre, pero no dicen nada sobre el
destino ultimo de la humanidad. No se pronuncian sobre el sentido de la historia, del
sufrimiento o de la muerte. Callan ante las verdades ultimas, por ello son compatibles
con una sociedad filosofica y religiosamente pluralista.

Estos valores constituyen la base de lo que Jacques Maritain llamaba el credo
democratico, o con sus propias palabras, “los puntos de convergencia practicos
constitutivos de la carta democratica.”'’

IL.- EVANGELIO Y FILOSOFIA DEMOCRATICA

El debate sobre si el cristianismo es la fuente, o una de las fuentes de los valores
democraticos es infinito ¢ insoluble.

Segun Bergson la fraternidad es lo esencial de la democracia, y de ahi “la
esencia evangélica de la democracia”

® Paul Valadier ,: "Les valeurs de référence dans 1’exercice de la démocratie" en G. Pietri, E/
catolicismo..., 1998

7" Paul Valadier , "Les valeurs..."

8 Paul Valadier , "Les valeurs..."

? Paul Valadier , "Les valeurs..."

' Jacques Maritain, "L home et 1'Etat", Oeuvres completes, volumen IX, Ed. Saint Paul, 1990, pag. 607.



Frente a las concepciones del Antiguo Régimen, que se apoyaba en una
diferencia de naturaleza entre gobernantes y gobernados, las concepciones democraticas
establecen que “los hombres nacen y permanecen iguales en derechos™"

Los cristianos, ;nos podemos adherir a este conjunto de valores sin renegar de lo
que somos, sin pretender que estos valores nos pertenecen?

(Como el cristianismo portador de estos valores en su tradicion religiosa no se
han encontrado a gusto en su trascripcion politica?

La justicia, la verdad, el amor fraternal no son para el cristianismo entidades
tedricas ni simples abstracciones del espiritu.

Las raices del cristianismo lo colocan de lleno en estos valores y al mismo
tiempo le llevan a ejercer un juicio critico del propio sistema.

La democracia se convierte en la manera de “ amar a los otros como a uno
mismo” (Mt.19,19) porque la verdadera democracia nunca persigue la libertad propia o
del propio grupo al margen de la libertad de todos.

El mensaje evangélico libera a la esfera politica de toda tentativa de
sacralizacion y de la imposicion heteronoma de la ley. Si hay una aportacion del
cristianismo a la filosofia democratica, es aquella que deriva de impulsar al hombre a
una libertad autéonoma y responsable, a la biisqueda de la justicia y del derecho. Esta
autonomia de las sociedades democraticas las predispone a regirse segun los valores de
la no violencia, del no desprecio al otro, de la solidaridad humana.

La busqueda de la verdad en el orden social y politico se opera segin estos
valores, y no por imposicion de una pretendida verdad absoluta y para siempre.'

La fe cristiana predispone a la formacion de actores sociales responsables, no
solo de ciudadanos criticos, sino también de hombres y mujeres capaces de iniciativas y
a asuncion de responsabilidades a todos los niveles de la vida social.

Cuando el cristianismo educa a sus seguidores a vivir segun el evangelio, les
abre a la solidaridad humana mas grande, y a hacer un trabajo eminentemente politico,
porque f103rma ciudadanos responsables y criticos sin los cuales la democracia se
hundiria.

II1.- IGLESIA Y DEMOCRACIA
3.1. Historia de la Iglesia

(Por qué cuando hizo su aparicion la democracia no fue recibida con alborozo
y durante el s. XIX los catdlicos se arrojaron en brazos de los viejos partidos
monarquicos? Ello abri6 tal abismo entre la Iglesia y el mundo que aun hoy persisten
viejos tics contra la democracia.

En 1791 el papa Pio VI condend la Declaracion de los Derechos del Hombre
como algo “monstruoso que, sin embargo para la Asamblea parece derivar de la
igualdad y la liberetad connaturales a todos los hombres”

En 1864 Pio IX publica el Syllabus, uno de los ataques mas grandes de la
Iglesia en su aprecicion del espiritu laico. La Iglesia se enfrentd por primera vez con
criterio total con la mentalidad contemporanea.

' Art. 1° de la Declaracién de los Derechos del Hombre y del Ciudadano. (26-8-1798)
12 paul Valadier , "Les valeurs..."
'3 Paul Valadier , "Les valeurs..."



Tal como nace de la filosofia de la Ilustracion, la idea democratica se
acomodara con bastante facilidad a la version protestante de de la fe cristina, en la
medida en que ésta valora la conciencia individual en la libre interpretacion de la
palabra de Dios a través de la Biblia.

El catolicismo por su parte, valora el principio de autoridad, y en aquel momento
lo hizo con una imbricacién tal de lo politico y de lo religioso que termind legitimando
con legitimacion divina a una monarquia absoluta. Esto planted la cuestion en torno a
la autoridad, antes de pasar a la cuestion del modo de ejercer dicha autoridad.'*

En 1942, Jacques Maritain abogaba por la democracia en nombre de su fe en
el Dios de Jesucristo ante una barbarie nazi de la que muchos catdlicos seguian siendo
poco conscientes.'”

En los Estados Unidos, Jacques Maritain se sintidé impresionado por la alianza
entre la religion y una democracia que” nunca ha olvidado sus origenes cristianos.”
Esta situacidn norteamericana incita a Jacques Maritain a remontarse mas alla del
enfrentamiento que durante mas de un siglo ha llevado a las democracias modernas en
Europa a renegar del Evangelio y al cristianismo en nombre de la libertad humana a
combatir las aspiraciones democraticas en nombre de la religion.

Maritain mantiene que “la democracia estd ligada al cristianismo y que el
impulso democratico surgio en la historia humana como una manifestacion temporal de
la inspiracion evangélica.”'® “Esta forma vy este ideal de vida comin que llaman
democracia proceden de la inspiracién evangélica, y mas atn, no pueden susbsitir sin
ella™!”

Desde esta optica Maritain  considera que la Revolucion francesa es la
“explosion del idealismo cristiano laicizado”

El filésofo Marcel Gauchet desarrollaba la tesis del origen cristiano de la
sociedad moderna. “La era de la religion como estructura ha terminado”. Por tanto, lo
mejor es aceptar su final, si se entiende por religion un conjunto de principios que
estructuran desde el exterior la sociedad misma, determinando directamente tanto sus
instituciones como las mentalidades y las costumbres.

Desde este punto de vista, ain cuando queden todavia un significativo ntimero
de individuos religiosos, la sociedad como tal es atea. Pero concluye que no hay que
buscar para esta sociedad moderna otra matriz que el propio cristianismo. Los cristianos
no pueden sino estar atentos: el cristianismo es la “Unica religion compatible con la
modernidad a poco que sea capaz de evolucionar y de adaptarse.'®

Maritain considera una caracteristica central del régimen democratico el hecho
de que los dirigentes reciban el derecho de gobernar “gracias al consentimiento o a la
voluntad del pueblo o del cuerpo de la comunidad, en el que reside siempre la autoridad
antes de ser depositada en los jefes”

La razén de este lugar fundamental concedido al pueblo, y a través de €l a cada
hombre, es la igualdad de todos ante Dios.

Si las cosas son tan simples en lo que respecta a la autoridad del pueblo y a la
autoridad de Dios, ;/por qué esa profunda reticencia de los medios catélicos a aceptar la
democracia

Todavia Leén XIII en la enciclica Diuturnum de 1881 deploraba el concepto
de autoridad que procede del pueblo. Esta idea es fruto nefasto de los “nuevos amos”

14 Pietri, Gaston: El catolicismo..., pag. 31.

15 Jacques Maritain, Christianisme et démocratie, Ed. De la Maison frangaise.
1 Jacques Maritain, Christianisme et démocratie.

17 Jacques Maritain, Christianisme et démocratie

'8 Marcel Gauchet, “La Scéne catholique” en Autrment, 75 (1985)



que son los filosofos, de los que los catolicos deben apartarse. La autoridad de los
gobernantes deriva de la autoridad divina, citando a San Pablo “no hay autoridad que no
provenga de Dios” Frase que sirvidé durante mucho tiempo para justificar una autoridad
politica del tipo monarquia de derecho divino.

Sin embargo, el papa Leon XIII, a pesar de su temor a ver desvanecer la
autoridad en la sociedad civil, y de rebote en la propia Iglesia introduce matices
importantes. La fuente de autoridad es Dios, pero reconoce una sana libertad de
apreciacion en cuanto a la manera de designar a quienes deben gobernar la cosa publica.
Distincion entre el origen de la autoridad y el modo de designacion de los gobernantes.

El nacimiento de la modernidad politica se identifica, para Alain Touraine, con
este cambio radical por el que el poder ser reconoce como un producto de la voluntad
humana en lugar de ser impuesto por una decision divina, la costumbre o la naturaleza
de las cosas”

En 1944 el papa Pio XII se alegra ”de que la forma democratica de gobierno
aparezca como un postulado impuesto por la propia razén”"’ “Cuando reclamamos mas
democracia y mejor, esta exigencia no puede tener otro sentido que el de poner al
ciudadano mas en condiciones de tener una opinioén propia, de expresarla y de hacerla
realidad de una manera que concuerde con el bien comin” No se habla Ginicamente de
legitimidad, sino de existencia y, ademads, de la exigencia de una democracia activa.

La adopcion por parte de la ONU, el 10 de diciembre de 1948, de la
Declaraciéon universal de los derechos del hombre constituyd un acontecimiento
fundamental para la democracia. El papa Juan XXIII, en la enciclica Pacem in terris
(1963), saludo este acontecimiento como un alba para la humanidad.

Pablo VI en la Octogesima Adveniens (1971) abogaba por “una democracia
moderna capaz de asociar concretamente a los hombres y a las mujeres de este tiempo a
las decisiones que conciernen a la vida en comun”

Juan Pablo II afirma en la Centesimus annus (1991): “la Iglesia aprecia el
sistema de la democracia en la medida en que asegura la participaciéon de los
ciudadanos en las opciones politicas y garantiza a los gobernados la posibilidad de
elegir y controlar a sus propios gobernantes, o bien la de sustituirlos oportunamente de
manera pacifica”

El propios Juan Pablo II afirmé que el lema de la revolucion (Libertad,
Igualdad, Fraternidad) representa la expresion de unos valores cristianos y que los que
acufiaron este lema querian actuar a favor del hombre.

Esta pincelada histérica resume una batalla absurda y mal planteada que
incapacito a la Iglesia para “leer los signos de los tiempos” y le hizo oponerse a las
democracias nacientes: la oposicion entre los derechos del hombre y los derechos de
Dios.

Pero no hay tal oposicion entre los derechos de Dios y los derechos del hombre,
puesto que uno de los fundamentos teoldgicos de la democracia es que por voluntad
del mismo Dios revelado en Jests, los derechos de Dios son precisamente los derechos
del hombre. Y no otros. Querer respetar “otros derechos de Dios, distintos de otros
derechos del hombre puede ser sdlo una manera de buscarse poder, por parte de los que
se creen “representantes de Dios™*’

Por fin la Iglesia catolica, lejos de considerar que la democracia compite con los
derechos de Dios en su autoridad soberana, descubre, en definitiva, en el derecho del

' Pietri, Gaston: El catolicismo..., pag. 21
2% 1 I. Gonzélez Faus, Epilogo, democracia como eucaristia” en Ante una democracia de baja intensidad.
1989.



hombre a elegir y a hacer realidad un modelo, el verdadero cumplimiento de los
designios de Dios.*!

Si la democracia y la Iglesia parecen por fin llevarse bien, ha sido porque tanto
la una como la otra se han visto zarandeadas por ese fendmeno nuevo en la historia que
ha sido el totalitarismo.

Las democracias modernas han nacido del rechazo a la arbitrariedad, al poder
despotico, a la dependencia de los caprichos de los poderosos. Hay en su origen una
desconfianza hacia el poder del hombre sobre el hombre, una tentativa de limitarlo lo
mas posible.

Después de que los sistemas totalitarios han revelado su innata perversidad, se
ha impuesto a gran parte del mundo la conviccion de que la democracia sigue siendo el
modo de gobierno mdas seguro, el que presenta, respecto de las expectativas mas
elementales de la humanidad, las mejores garantias contra el despotismo y la opresion.*

Asi pues, también hay que constatar que sin el factor cristiano no puede
explicarse la tradicion democratica norteamericana, ni la reconstruccion de Europa tras
la II Guerra Mundial sobre los pilares de la democracia (Schumann, Adenauer, De
Gasperi, y la participacion activa de Jacques Maritain en la Declaracion de los Derechos
Humanos.

3.2. Iglesia y Democracia en un nuevo tiempo

La democracia se asocia con los derechos humanos, y nadie podra ya deshacer
este vinculo. La Iglesia catdlica tomd nota de ello y proclamé en el Vaticano II, el
principio de la libertad religiosa. Pero la libertad es indivisible, y lo que es valido para
la libertad religiosa lo es también para todas las libertades democraticas.

Por tanto, el cristianismo entra en la esfera publica no solamente para proteger
su propia libertad de religion, sino todas las libertades y derechos modernos, y el mismo
derecho de una sociedad civil democrética, y en consecuencia la Iglesia ha dejado de ser
una institucion obligatoria y se ha convertido en una institucion religiosa libre de la
sociedad civil.

Esto no significa que la Iglesia ya no vaya a desempefiar un papel ptblico, sino
que la Iglesia ya no va a ser el estado, o la sociedad politica, sino una sociedad mas
dentro de la sociedad civil. Ya no tiene poder para regular la moralidad publica de todos
los ciudadanos, y ni siquiera esta claro que pueda controlar la moralidad privada de los
mismos fieles catolicos.

Ya no es posible para la Iglesia “reconquistar” la sociedad civil refrenando la
secularizacion y la propia laicidad, presionando directamente sobre la legislacion para
ajustarla deprisa y bien a las normas del magisterio eclesial. La democracia no puede
acomodarse a este tipo de actitud, ni tampoco la credibilidad de la Iglesia.

No se trata de negar a la Iglesia, como a otras instancias sociales, el derecho a
criticar procesos sociopoliticos. En buena parte de sus intervenciones se detecta una
actitud dogmatica e intolerante, que se deriva de la conviccion de quien se cree
administradora y en monopolio de una Verdad y de una salvacion que los demads
desconocen y necesitan.

En algunas ocasiones, cuando la Iglesia entra en los debates publicos es muy
ineficaz, porque no ha sido capaz de enmarcar su discurso de forma que no fuera

21 ] I. Gonzalez Faus,”Epilogo...", pag. 37
** ].I. Gonzalez Faus,”Epilogo...", pag. 41



tachado de critica conservadora y partidista o de critica tradicionalista de la moderna
cultura secular. Sea por las razones que sea, las intervenciones publicas de la Iglesia no
han promovido ningun serio debate publico sobre el significado y la naturaleza de la
moralidad privada y piblica en las sociedades modernas.”

(En qué han podido chocar y pueden aun molestar al cristianismo, y mas
concretamente a los catolicos, estas perspectivas democraticas?

Son demasiadas las ocasiones en que la jerarquia eclesiastica aparece recelando
de la sociedad democratica pluralista y secular y condenando aquellas normas y
conductas que se amparan en la legalidad democratica y que no se ajustan a las
directrices morales del magisterio de la Iglesia.

El propio Gaston Piétri responde: “sélo es posible responder a estas cuestiones
invocando el necesario discernimiento al que estd llamada la Iglesia en cada momento
de su historia. Se trata de hacer una seleccion entre los aspectos permanentes del
mensaje y los aspectos contingentes, forzosamente tributarios de las evoluciones
historicas™*

Es necesaria la Inculturacion, no solo respecto de las tradiciones culturales
historicas y geograficas, sino también respecto de los cambios culturales en los paises
de antigua tradicion cristiana. La Iglesia habia conocido sociedades estables, y tal
estabilidad le parecia la imagen misma de la inmutabilidad del Dios eterno.

La Iglesia debe dejarse interpelar por la cultura democratica y percibir en qué
condiciones esta cultura democratica puede colaborar a una renovacion evangélica de
sus modos de organizacion eclesial.

La democracia sigue planteando a la Iglesia muchos problemas. Algunos son
continuacion de los conflictos iniciales, porque la memoria colectiva estd finalmente
mas viva de lo que parece. Otros problemas son en parte nuevos, en un mundo en el que
los cambios experimentan aceleraciones imprevisibles y a veces desconcertantes.

El fundamentalismo catélico no tiene la menor duda en apuntar al laicismo
surgido de la Ilustracién como una de las fuerzas del mal que estan determinando a
Europa y arrastrandola al paganismo. El fundamentalismo catolico cuestiona la
posibilidad de una verdadera ética autonoma, es decir, una ética basada en la razén y la
libertad. Se niega la posibilidad de una ética civil y politica que se aleje de los
postulados de la doctrina moral del Magisterio de la Iglesia. En nombre de una moral
de méaximos se deslegitima una ética de minimos.

Si fuera de la Verdad no hay libertad, se impone una actitud beligerante contra
todas aquellas formas de pensar o de actuar que no se ajustan a dicha Verdad.

Un sistema de dogmas puede ser una buena arca para mantenerse a flote y
salvarse del diluvio de “la modernidad” y de la historia. Pero la Iglesia se encerrard mas
sobre si misma y sera mas propicia al fundamentalismo si no intenta leer “los signos de
os tiempos”

El gran reto de la Iglesia actual es la credibilidad. Si se quieres ser fiel al lema
“la Verdad os hara libres”, hay que estar dispuestos a dejarse liberar incluso de la mania
poco evangélica de pensar que sélo nosotros poseemos “la Verdad”. En una sociedad
pluralista, apostar por la verdad, la libertad y el bien, pasa por el respeto a la verdad,
libertad y forma de entender el bien que tienen los demas.

2 José Casanova, "Dimensiones publicas de la religion en las modernas sociedades occidentales". En
Iglesia Viva 178-179 (1995), pag. 409.
#* Pietri, Gaston: El catolicismo..., pdg. 19.



Frente a la ortodoxia opresiva y fanatica y al repliegue y atrincheramiento
defensivos, el pluralismo exige una actitud de didlogo, de negociacion y de tolerancia
para poder vivir y compartir las propias convicciones y las de los demas.*

No es un Dios util, un Dios-refugio, sino un Dios a la altura de las mas nobles
aspiraciones del hombre el que los cristianos deben proponer a su libre y gratuito
reconocimiento. En cualquier caso, es la unica via adecuada para el anuncio del
Evangelio en una sociedad democratica.

IV.- CRISTIANISMO Y VIRTUDES PUBLICAS DE LA CIUDADANIA
DEMOCRATICA?

4.1. Etica civil

La ética de la ciudadania democratica resalta como hemos visto dos
caracteristicas: la afirmacion de la individualidad y la distincion entre lo publico y lo
privado.

La afirmacioén de la individualidad se concreta en la defensa de la independencia
y separabilidad de los individuos, merecedores de respeto como sujetos de derechos
inalienables. Adquiere importancia desde este aspecto la autonomia personal, desde la
que cada uno debe poder decidir y realizar con libertad los planes de vida que juzgue
convenientes, lo que supone la asuncion del pluralismo social

En cuanto a lo publico y lo privado no deben ser excluyentes, puesto que lo
publico sirve para proteger la busqueda de los intereses particulares.

La ética civil es estrictamente la ética de la ciudadania democratica, la ética
compartida necesariamente por todos y acorde con nuestra condiciéon de ciudadanos,
mientras que la ética de maximos son las expresiones plurales y opcionales que en
nuestra condicion de individuos auténomos elegimos con libertad.

La ética civil guia la convivencia de las libertades, mientras que las éticas de
maximos guian nuestros proyectos de autorrealizacion, y deben ser respetadas tanto por
las instituciones como por quienes no las comparten.

La ética civil es, pues, una ética de “minimos” de convivencia, pero no agota
como tal la referencia a la moralidad. Junto a lo que consideramos obligatorio para
todos los ciudadanos, estd lo que consideramos apropiado para nuestra vida lograda
como personas concretas que somos. Aqui entra en juego las propuestas de éticas de
maximos para alcanzar una vida plena y feliz. Es evidente que esta ética de méximos
no puede contradecir no puede contradecir las exigencias de la justicia procedimental y
social de la ética civil. jPueden dinamizar la vida publica?, ;o deben mantenerse en la
esfera privada?

4.2. Virtudes publicas y virtudes cristianas

Las virtudes publicas son habitos relevantes de los ciudadanos que afianzan los
valores que sostienen la ciudadania democratica y los principios de justicia: solidaridad,
tolerancia, justicia, capacidad de didlogo, razonabilidad, responsabilidad social.

(El resto de virtudes son virtudes privadas? El propio Xabier Etxeberria
considera que se trata mas bien de virtudes directamente dirigidas a la perfeccion de las
personas y que las hacen mejores ciudadanos. Pensemos en virtudes como la sinceridad,
la gratitud, la perseverancia, la fortaleza, la misericordia, la humildad, la caridad. Para la

 Demetrio Velasco, "Iglesia y Democracia", en Iglesia Viva, 178-179 (1995), pag. 316
*% Xavier Etxebarria, en Iglesia Viva, 202 (2000), pags. 61 y ss.



moral cristiana el amor es la referencia suprema, lo que potencia y autentifica las demas
virtudes que, en el fondo vienen a ser desarrollos parciales del amor.

Vividas adecuadamente nos hacen mejores ciudadanos, mas comprometidos con
la libertad y la igualdad de todos, y en ese sentido son también virtudes sociales.

Esto quiere decir que la distincion entre virtudes privadas y virtudes publicas no
es nitida. Habria que hablar de virtudes publicas que a la vez contribuyen a la
perfeccion de la convivencia ciudadana. Hablar de virtudes cristianas no significa
defender que sean exclusivamente cristianas, sino que son relevantes en el conjunto de
la experiencia y de la tradicion cristiana.

(En qué medida la propuesta o los valores de la moral cristiana, puede
conexionarse con la ética de la ciudadania y las virtudes publicas?

Hay que esperar al Vaticano II para que se reconozca la libertad religiosa, y en el
magisterio eclesidstico aun sigue habiendo una fuerte resistencia a ir al fondo de la
cuestion, la relacion entre verdad y libertad, para aceptar que en la normatividad social
el primado no estd en la verdad (;definida por quién?), sino en la libertad, desde la que
se tiene derecho al error.

El catolicismo debe asumir que es una propuesta opcional en una sociedad
plural sin intentar imposiciones ahora mas sutiles por la carencia de poder, y volviendo
a sus raices, retomar a fondo una inspiracién evangélica para la tolerancia, a partir de la
centralidad del amor. Con la democracia han acabado los tiempos de la imposicion
religiosa.

Hay que reconocer que con mucha frecuencia el cristianismo dominante se ha
centrado en la moral de la culpabilidad y del no, y que si quiere aportar a la sociedad
una moral de virtudes que nos perfeccione como personas y como ciudadanos tendra
que afrontar la moral del si y de la creatividad libre.

La imagen de una ética civil publica y unas éticas de maximos privadas que
caminan en paralelo desde origenes diferentes es incorrecta. Esto supone que la
tradicion cristiana ha aportado y debe seguir aportando contenidos a la ética civil. Ahora
bien, no de cualquier manera: 1) lo que pasa a formar parte de la ética civil se asume
desde la laicidad. No hay virtudes publicas cristianas sino virtudes publicas laicas que,
entre otras tradiciones, tienen raices en la tradicion cultural cristiana. Desde este punto
de vista el cristianismo no es pura y estricta cuestion de privacidad, sino que puede
intervenir en la configuracion del sujeto civico.

Hay que reconocer que hay poca confluencia en el didlogo entre cristianos y
quienes no se reconocen como tales. La reflexion laica tiende a ignorar las raices y
aportaciones de la cultura cristiana, y la reflexion cristiana tiende a no salir de su gueto.
Pero el remedio no est4 en atrincherarse sino en cultivar una fe intensamente abierta por
coherencia con lo que supone la centralidad del amor y porque se hara asi mas fecundo
el modo de aportacion cristiana a la ciudadania.

La contribucion del cristianismo a la ciudadania democrética reclama de la
comunidad politica una concepcion de laicidad abierta.

4.3. El alcance publico de algunas virtudes cristianas

La virtud de la justicia es la referencia absoluta de las virtudes de ciudadania, y
el amor lo es de las virtudes cristianas.

La nocion de justicia procede de la escolatica. La solidaridad y la fraternidad
son conceptos ético-politicos procedentes de al tradicion judeo-cristiana.

En palabras de Ricoeur, “no puede aducirse la caridad para ignorar la justicia,
pero puede aducirse el amor como poética de la justicia.” Esta complementacion de la

10



justicia la puede hacer el amor animando virtudes mas especificas que nacen de él,
como la compasion, la misericordia, la mansedumbre, la solidaridad que es ya una
virtud consagrada como virtud publica.

V.-  REPENSAR LA DEMOCRACIA DESDE EL CRISTIANISMO

Es evidente que la democracia no puede quedar reducida a la creacion y
funcionamiento de las instituciones publicas. Es preciso recuperar la ética democratica y
esto afecta tanto a los ciudadanos individualmente considerados como a los diferentes
colectivos que integran la sociedad civil, incluida la Iglesia y los cristianos.

En este sentido urge introducir en la sociedad criterios morales para que no se
mueva sélo por criterios particularistas, sino que tenga en cuenta la solidaridad, la
justicia y la aceptacion de la diversidad, es decir, criterios en definitiva sociales.

En consecuencia la democracia debe ser un instrumento al servicio de
finalidades colectivas. El fundamento de la democracia es la persona humana en su
dimension comunitaria. E1 hombre es consciente de que su destino estd ligado a los
demas, ““al bien comin”. No puede haber bien individual sin bien colectivo. Este “bien
comun “ ha de incorporar elementos de gratuidad, por ello es cuestionable que se pueda
vertebrar a partir del exclusivo “interés privado”.

Es preciso, pues superar el marco tedrico vigente basado en el individualismo
moderno e incapaz de configurar la realidad social desde el reconocimiento de todos.
Por tanto, si se quiere lograr una existencia verdaderamente humana es preciso repensar
la sociedad desde la cooperacion y no desde la competencia.

Repensar la democracia en este momento historico es hacerlo desde el
pluralismo que tiene dos vertientes: la pluralidad de actores que han de concurrir a la
gobernabilidad mundial y que rompen el marco estatal, y la pluralidad de culturas que
nos exige vivir la libertad al servicio de la inclusion social y la igualdad al servicio de la
diferencia.”’

Urge pensar y tener el atrevimiento de proponer un nuevo modelo de solidaridad
que pase por una revision a fondo del modelo de desarrollo y estilo de vida actuales.

Urge pensar en una democracia participativa que vertebre el tejido social y
rompa el corporativismo, recuperando la sociedad civil, en el sentido de devolver la voz
a los agentes sociales.

La democracia necesita ciudadanos dispuestos a juzgar las instituciones y sus
practicas y a considerarlas buenas solamente si favorecen el desarrollo de su autonomia,
de su capacidad de llegar a ser personas. Hay que educar y formar en un espiritu critico
y en el discernimiento, con el fin de fortalecer la conciencia de libertad y autonomia
individual ante los estimulos que nos rodean. En definitiva, recuperar el papel de la
cultura como instrumento de cambio y transformacion.

Nuestras democracias necesitan de hombres y mujeres convencidos de estos
valores fundamentales, y las Iglesias deberian jugar un papel de fundacion simbdlica de
estas democracias en el nuevo milenio, no pretendiendo dictar a los ciudadanos y a los
poderes publicos las acciones a realizar, sino justo al lado de los hombres creyentes y no
creyentes en el servicio al hombre. (Paul Ricoeur). Las diferentes iglesias deberian jugar
un papel importante como promotoras de solidaridad y de espacios donde se vive la
gratuidad.

2" M. Dolors Oller, “Un futuro...”

11



De este modo, las iglesias serian a la vez fieles al mensaje evangélico que
coloca al hombre ante la grandeza divina de su tarea humana, y a la democracia que
tiene necesidad de ciudadanos activos, criticos, buscadores del bien de todos y
conscientes de nuestro destino comun. La fe cristiana nos puede ayudar a estar
vigilantes para que los valores democraticos no se debiliten. La democracia es una obra
cotidiana y permanente.”®

La democracia que tenemos no puede funcionar como supremo tranquilizador de
conciencias, sino como motivador hacia una meta que quizd sea inaccesible
historicamente, pero hacia la cual es posible que la historia vaya acercandose cada vez
mas.

(Qué cristianismo es el que cabe en estas circunstancias historicas? ;Como
hablar de Dios al no creyente, al hombre sin religion?

La tradicion cristiana debe actuar como factor exigente de la ciudadania
democrética.

La religiéon como oferta de salvacion, coloca la felicidad no en la satisfaccion
material, sino en la colaboracion personal y supone una llamada a la responsabilidad
personal. La tradicion biblica concibe a la persona como ser libre y por ello educa en la
responsabilidad del hombre para con los otros. La religion educa en la orientacion hacia
el mundo, en la corresponsabilidad, en la actitud de proximidad.

La tradicion biblica educa en el respeto al otro, en la igualdad radical de todas
las personas porque el hombre estd hecho a imagen de Dios. La exigencia de la fe
cristiana en nuestro tiempo es respetar la autonomia de la razon humana. (Bonhoffer)

La religion nos situa ante la profundidad de la realidad, ante el misterio, y por
ello educa en la contemplacion.

El cristianismo sigue hoy formando una minoria cristiana activa precisamente
bajo los parametros de una ciudadania democratica exigente en oposicion a una
ciudadania de baja intensidad propia de la cultura del individualismo posesivo en estos
tiempos de globalizacion neoliberal.”’

Los rasgos de esta ciudadania exigente que se esta socializando hoy en el tejido
cristiano son:

Una ciudadania que vive como identidad personal el interés por lo publico, la
mirada despierta a la realidad y el hacerse cargo del bien comun.

Una ciudadania como proyecto de derechos para toda la persona humana.

Una ciudadania  planetaria, incluyente y cosmopolita, de identidades
compartidas, compasiva hacia los ciudadanos menos iguales, partidaria del didlogo, la
no violencia, la cooperacién y la paz.

Una ciudadania libre y exigente dia a dia, con sus gobiernos y politicos, con sus
empresas, con los medios de comunicacion, con la cultura, con las instituciones
religiosas y sociales™.

El cristianismo contribuye desde diferentes lineas de accion a la reconstruccion
de esta ciudadania democratica. La principal es la formacién de personas que vivan
desde el Dios de Jesus la justicia y la solidaridad. La coherencia y el testimonio en la
vida cotidiana es el fundamento de un concepto cristiano de ciudadania.

28 paul Valadier , "Les valeurs..."

¥ Carlos Garcia de Andoain, “El cristianismo en la reconstruccion de la ciudadania democratica”, en
Iglesia Viva, 213 (2003), pag. 62.

%0 Carlos Garcia de Andoain, “El cristianismo...", pag. 65

12



VI.- BIBLIOGRAFIA

Casanova, José: “Dimensiones publicas de la religion en las modernas sociedades
occidentales ”, en Iglesia Viva, 178-179 (1995)

Delors, Jacques: “Valores cristianos y sociedad laica”, en Iglesia Viva 178-179
(1995)

Etxeberria, Xavier: “Religiéon cristiana y virtudes publicas de la ciudadania
democréatica”, en Iglesia Viva, 202 (2000).

Garcia de Andoain, Carlos: “El cristianismo en la reconstruccion de una ciudadania
democratica”, en Iglesia Viva, 213 (2003).

Gauchet, Marcel: La religion en la democracia, Ed. Complutense, 2003

Gonzélez- Carvajal, Luis: “Cristianismo y Democracia”, en Iglesia Viva 101 (1982).

Mardones, J.M. "Para un cristianismo de frontera”, en Cuadernos FyS, ed. Sal
Terrae, 2000.

Mardones, J.M. Adonde va la religion. Cristianismo y religiosidad en nuestro
tiempo. Santander, ed. Sal Terrae, 1996.

Oller, M. Dolors: “Ante una democracia de baja intensidad: la democracia a
construir”, en V Seminario de Profesionales jovenes de Cristianisme i
Justicia.

Pietri, Gaston: El catolicismo desafiado por la democracia, Santander, ed. Sal
Terrae, 1999.

Valadier, Paul: “Démocratiser la république” en Semanas Sociales de Francia, 1998

Velasco, Demetrio: “Iglesia y Democracia”, en Iglesia Viva, 178-179 (1995).

Velasco, Fernando: “Aproximacion al fundamentalismo politico catélico actual”, en
Iglesia Viva, 178-179 (1995).

13



